#### WWW.OURANONLINELIGRARY.COM

جاك بيرك

> a

ترجمة وتعليق د. منذر عيّاشي



مركز الإنهاء الحضاري

# R

القراءة قراءتان؛ غربية وإسلامية، أما الغربية فتقضي أن نقرأ لكي نفهم، وهذه قراءة تنجز اسمها، وأما الإسلامية، فتقضي أن نفهم لكي نقرأ، وهذه قراءة تنجر فعلها، ولقد نرى أن نقرأ، وهذه قراءة تنجر فعلها، ولقد نرى أن معظم الدراسات المعاصرة في إعادة قراءتها للقرآن ويعد هذا الكتاب من أمثلها طريقة - قد انطلقت من منظ ور غربي للقراءة، فحققت الاسم، وجاءت النتائج على مثال القارئ شخصاً، وإنه لمتاح الآن أن تعاد قراءة القرآن من منظور إسلامي للقراءة. وإذ ذاك، سيتحقق الفعل «إقرأ» وستأتي النتائج على مثال القارئ نصاً، ألا وإن إعادة قراءة القرآن لتكون لمن جاءه لكي يفهم على مثاله شخصاً، وإنها لتكون لمن جاءه وقد فهم على مثاله نصاً.

وإننا لنرى أن الفارق بين القراءتين هو فارق بين حضارتين: حضارة شخص، وحضارة نص، ولما كان ذلك كدلك ، فإن وضع قراءة مكان أخرى يستلزم تغيير البنى التكوينية تغييراً كاملاً. ولأن هذا محال، فستبقى قراءة القرآن بغير منظوره قراءة اسم لا قراءة فعل.

أخيراً: القراءة اختلاف، فطوبي للمختلفين

د. منذر عياشي



مركز الإنهاء الدخاريُ CEC

# إعادة قراءة القرآن

#### إعادة قراءة القرآن

تأليف: جاك بيرك

الناشر : مركز الإنماء الحضاري

الطبعة الأولى /1996

الطبعة الثانية /2005

حقوق النشر محفوظة

الإخراج الفني: احمد خيري

تصميم الفلاف: م. جمال الابطح



# 2, 2/7

# إعادة قراءة القرآن

ترجمة وتعليق د. منذر عياشي

تقديم **د. محمود عكام** 

#### JACQUES BERQUE

## Relire le Coran

Préface de Mohamed Bennouna

Albin Michel

#### تنوبه

كنا قد طبعنا هذا الكتاب بعنوان «القرآن وعلم القراءة» وذلك لأسباب ذكرناها في الطبعة الأولى. وإننا لنرى من الضروري بعد أن زال اللبس وأسبابه أن تعود إلى عنوان الكتاب الأصلي. ولقد نعلم أن القارئ سيتفاعل إيجابياً مع عملنا هذا، لأننا سنعود به إلى شيئين في وقت واحد: أولاً، سيجد العنوان الأصلي للكتاب وهو «إعادة قراءة القرآن». ثانياً، سيجد أن هذا العنوان يحيل إلى القراءة بوصفها فعلاً من أفعال الكتابة نفسها. وإنه إذ يعي هذا الأمر فسيكون له مع القرآن شأن كما كان ذلك مع «جاك بيرك».

هـذان الأمـران همـا في الحقيقـة جوهـر كـل عمليـة إبداعية، سواء كان ذلك في النص المكتوب أم كان ذلك في النص المقروء أو المنقود، وإن لنرجو أن يفيد هـذا التبيه فينظر القارئ كيف يجني الفائدة والثمرة في هذا الكتاب.

5

www.quranonlinelibrary.com



تقديم

بقلم: د. محمود عكام

"إعادة قراءة القرآن الكريم" "هكذا أراد جاك بسيرك" أن يكون عنوان دراسته تلك التي بين أيدينا، وإنها لمصطلحات غدت في عالم اليوم جدّ مبثولة بلم مبحوثة. فأما الإعادة فتجديد إذ لا معنى لإعادة لا تحمل إفادة، وما التجديد إلا إفادة من معطيات الزمن ومستجدات العصر وتجشين كل الوسائل والأساليب لاستنفاذ ما في النص من معان مخزونة ودلالات مخبوءة وأبعاد كامنة، ولقد طال الزمان على الإعادة الجادة الواعدة بإعادات أخرى تناسب عصورها القادمة وأزمنتها الآتية.

وأما القراءة ففقه واستنباط واستنتاج واستخراج أو هي مجمل عمليات البحث الصادق العالم في المفهوم والحكم والقضية، ولم تكن القراءة – يوماً مقصورة على مستودعات السطور ومحفوظات الصدور بل هي عملية تلامس كل كائن وتباشر كل دافع وتسري على كل ما يمكن أن تساقط عليه الحواس المدركة الجامعة الرابطة.

وإعادة القراءة: ياضافة الإعادة إلى القراءة تعني تجديسد استنباط وتوسيع دوائر الاستنتاج وتوليد دلائل وتجنيسد نتاج اللغة والاجتماع والمنطق والأناسة والصوت والبلاغة والتركيب والآثار للحصول على مفهوم مؤسسة لمعالم منظومة إنسانية واعية هادفة.

وإذ تتوجه إعادة القراءة للقرآن الكريم وتضاف إليه وتحمل عليه وتنصب على النص المقدس فإننا نغدو أمام معادلة النسبي والمطلق وعلينا حلّ هذه

المعادلة عقاربة من النسبي تتلمس مرادات المطلق في الزمن العام والزمن الخاصة الله ي تتحرك فيه مقاربة ما من المقاربات المتوالية المتتابعة وفق الأزمان الخاصة المتعددة، ولكل وجهته في تحديد إطار الزمن الخاص ورسم حلقته التي تشكل في النهاية مع بقية الحلقات سلسلة الزمن العام، وهذا ما أراد "جاك بيرك" الخوض فيه حين خصص قسماً من دراسته التي بين أيدينا للزمان في القرآن الكريم ولكنه لم يكن ذاك الصياد الماهر في رصد ملامحه وتبيان إمكان المقاربة بين ثلالة أزمنة "الزمن المطلق – الزمن العام – الزمن الخاص"؛ وعلى كل فالمعادلة لها مرمى آخر ومنحى آخر حين تتجه في حلها إلى تلمس مرادات المطلق لنحولها إلى أفكار نتداولها فيما بيننا، وتتبدى المشكلة المستعصية حين يحكم بعضنا بشأن أفكاره على أنها صورة مماثلة عن المرادات المطلقة، ويلغي بقية الأفكار ويضعها في صاحات التمرد وبراري العصيان ويختمها بختم الرفض دون هوادة أو تقصير.

وهنا تبرز قضية وجوب البحث عن "معيار" وقد حاول "جاك بيرك" ذلك ولكنه – أيضاً – لم يصل إلى محدد أو معالم محدد وإنما وقف عند مشارف الإرادة، والإرادة الجادة في الوصول إليه، ولعلي إذ أذكر "العيار" فإني لا أجد أفضل من "نسق عام" أو "روح عامة" لهذا النص المقدس "القرآن الكريم". وامتلاك ناصية الاضطلاع بالنسق العام أو الروح العامة أو السمة الجامعة يتطلب فوق اللغة المتينة مروراً واعياً على الحلقة الأولى من سلسلة الزمن القرآني العام والتي تُعدّ الإمامة لبقية الحلقات، وقد كان الفاعل الرائد المنتج فيها محمداً صلى الله عليه وسلم، وهو – بحق – الأولى من بين الناس عامة فاعلاً وخاملاً في فهم المرادات وتبيان المقاصد وتوضيح الثوابت وتحديد المتغيرات؛ مادام القرآن الكريم قد نزل عليه وأوكل الله جل شأنه تبيانه إليه ﴿ وأنزلنا إليك الذكر لتين للناس ما نُزُل إليهم ﴾ وهو من هيّاه الله ليكون الطرف الإنساني المستقبل في المعادلة الآنفة الذكر، ولم تكن تهيئته إلا اصطفاءً وإقتداراً على التحمل لمنطوق الكلام القديم ومفاهيمه المتجددة دائماً، وما تلك المفاهيم الواردة بعدله، إلا

تفصيل لما أجِل في تلافيف عقل النبوة وهذا الذي نطلق عليه اليوم "أبعاد الواقع لكوامن الرمز".

وفي النهاية تبقى دراسة "بيرك" دراسة جادة واعية استطاع فيها الدارس البحاثة المعروف بسمات التعرف وببصمات العمق تقديم فاتحة في مجال خدمة النص المقدس القرآن الكريم عبر المتسجدات الأسلوبية والمعطيات الزمنية والرؤى البنيوية وكاني به يدعو أرباب اللسان ورواد البنية وعلماء الزمن والجادين في ابتغاء المعيار إلى التواصل مع نصر يميز حضارة أمة من سواها من الحضارات، فلعل مفرزات عقل النسبي تستلم لواء الاقتدار في ملامسة النص القديم الذي لم تعهد البشرية -حتى اليوم له نظيراً في مستويي التوليق نسبة للخالق، والتحقيق شمولاً نوعياً لمساحة الإنسان في كل تضاريسها هووبالحق أنزلناه وبالحق نزل.

وإنها لفرصة أخوة اغتنمها لأسجل كبير شكر للمترجم الأستاذ الدكتور مندر عياشي صاحب اللطف والفضل والفهم فلقد أحسن الانتقاء وهو يترجم وأجاد في إبراز معالم الكتاب بمظهر عربي دقيق، وحسن ظنه في إذ طلب مني أن اقدم، فله شكري لخدماته في عالم "علم الدلالة" وتقديري لجهوده في ميادين الترجمة النافعة؛ والأمل عريض في أن نبقى في ساحة التلاقي على العلم والبحث والمداسة، وخير التعاون ما كان على الكلمة، وروعة العلم ما أدى إلى حدمة الإنسان صاحب الأمانة.

وا لله هو المبتغي. الشهباء 17/ رمضان / **1416** 

د. محمود عكّام

#### قراءة الذات للقرآن

بقلم **د. منذر عياشي** 

#### فاتحة القراءة:

إذا كان كتاب "جاك بيرك" الذي نقدمه للقارئ العربي يمثل قراءة الآخر للقرآن، بكل ما تنطوي عليه من محاولة للبقاء في إطار الموضوعية والنزاهة، فإننا في هذه الفاتحة، نود، بعد أن وضعنا كل تعليقاتنا النقدية على هوامش الكتاب، أن نقدم قراءة الذات للقرآن. وإن هذه القراءة لتخرج عن مفهومها التقليدي لمعنى الفعل "قرأ" في المعجم الدلالي للغة، لتصبح علما كان السلف الصالح قد أرهص له ياشارات هنا وهناك في التفاسير المختلفة وفي كتب "علم الأصول" على تعددها وتباينها واختلاف مناهجها.

وإننا لنحسب أن هذه الارهاصات إذا ما جمعت في إطار منهجي ونظري فإنها ستكون فاتحة لعصر جديد من عصور "علم الكتابة" و "علم القراءة" و "علم اللسان". ذلك لأنها تضمنت، بالإضافة إلى الفقه في الدين، العلم باللغة، والعلم بالأدب، والعلم بالخطاب وأجناسه، والعلم بالنص ومكوناته. وسارت بنفسها مساراً لسانياً، وأسلوبياً، وسيمولوجياً، يكاد المرء يحسب أنه أمام أحدث ما أنتجه عصرنا لعلم القراءة".

ولكي لا يطول بنا هذا التقديم نود أن نتكلم عن نقطتين : الأولى ونتناول فيها اتجاهات البحث الدلالي عند العرب، والثانية، ونتحدث فيها عن حضارة النص، وتحول الشخص. ولقد نرى أننا، على الرغم من الإيجاز الذي سنقوم به، سنقدم قراءة رأينا أن نسميها "قراءة المذات للقرآن"، في مقابل قراءة "جاك بيرك" التي نسميها "قراءة الآخر للقرآن".

#### آ۔ الاتجاھات:

يمكن للمرء أن يستخلص من استقرائه للبحث الدلالي عند الأصولين سمات اتجاهات ثلاثة، تتمايز فيما بينها نظرياً، ولكنها تتلازم عملياً على صعيد البحث والممارسة.

البعد كان بينا في أمرين: الأول، ويتعلق باللغة نفسها. الثاني، ويتعلق بالدرس اللغوي بوصفه لغة دراسة للغة. أما الأول، فقد تجلى في التطور الدلالي الذي أصاب اللغة. وأما الثاني، فقد تجلى في جعل الدرس هذه الظاهرة مرتبطاً ضرورة بالنسق الحضاري ذاته. فتطور اللغة دلالة، لايكون إلا نتيجة لتطور استعمالها حضارة. ذلك لأن الحضارة وخاصة الإسلامية، وجود يقوم على اللغة، وهي أيضاً دحض لمفاهيم، وخلق لأخرى بعد أن لم تكن ، وإعادة إبداع لبعضها الثالث في صيغ جديدة. ثم إنها، وهذا من أبرز خصائصها الميزة، انتقال بالإنسان من كائنه الشخصي إلى كائنه النصسي. وما كان هذا ليكون إلا لأنها فعل تركيبي يطال الأعماق في إحمداث الوعى لغةً، وتشكيلي يطال الظاهرة في إحداث تجلياتها المادية نصاً. وإنها بين هـذا وذاك لتجعل المعنى حضوراً دائماً في حضور وعي الإنسان بالعالم، وصيرورة مستمرة ترافق إعادة تشكيل العالم لنفسه على صور مختلفة. ولما كانت هاده هي آلية عملها، فقد مكنت المعنى بتوسط اللغة من أن يكون هو، ومتغيره الآتي بشكل دائم في وقت واحد. ومن هنا، فقلد كان فعلها قلدرة خلاقة تخرق الواقع بكل مافيه، لتعيده نشأة أخرى تشهد اللغة عليها وتعطيها معناها الحادث. فاللغة في هذه الحضارة شهادة على معنى. ولما كان هذا هكذا، فقد تم، في الحضارة العربية الإسلامية، تنظيم الدرس اللغوي والتنظير له من منطلق حضاري. فخرج من كونه مجرد تراكم لملاحظات لا رابط بينها، ليصير بنية محكومة بعلاقات يجمها النسق في إطاره ويحدد لها وظائف مخصوصة. وبهذا صار الدرس اللغوي هو الفعل المحدِّث لنفسه، أي صار لغة دارسة للغة، وصارت الحضارة هي النسق الباني لهذا الفعل وعمله.

وإننا لنجد من زاوية رؤية أخرى أن الحضارة العربية، عبر علاقتها العضوية باللغة، قد تحولت هي نفسها من نسق تقول اللغة فيه ما تقول، إلى فعل لغوي يقول النص القرآني فيه كل ممكناته الدلالية التي لاتتناهى.

2- الاتجاه الثاني: ويرتهن في وجوده إلى الوجود الاجتماعي للغة. ولقد تجلى هذا عندهم في النظر إلى الخطاب موزعاً على أنواعه وأجناسه التي يحقق فيها نفسه وينتج من أجلها دلالاته.

- لدينا أولاً، الخطاب التداولي، عمثلاً في الحديث النبوي الشريف والكلام اليومي الاستهلاكي. ويضع هذا النوع من الخطاب الدلالة في قلب السياق الاجتماعي. ذلك لأن هدفه يقوم على التواصل. وهو إذا كان كذلك، فإن الكلام فيه لايطلب للااته، ولكنه يطلب لكونه أداة تقوم بنقل الأفكار. ومن الملاحظ أن الكلام هنا، لكي يؤدي رسالته، فكرة ، ودلالة، مضموناً ومعنى، عتاج أن يكون مكتسباً لتواضع المرسل والمتلقي عليه، بشكل ضمني وسايق على وجوده. فالنظام المستخدم فيه يجب أن يخضع إلى معيارية النظام المتعارف عليه بين المتكلمين، والكلمات يجب أن لاتتعدى معانيها الأولية المعجمية. وإذا صادف أن شكلت في تركيبها شكلاً من أشكال الاستعارة، فيجب مع ذلك أن لا تكون خارجة عن الإطار التواصلي، أي يجب أن تكون عملي هذا للعرف عليه. وأخيراً، يجب على هذا النوع من الخطاب أن يتضمن إشارات مباشرة، يتمكن المتلقي من التقاطها للدخول مع المرسل في حوار متكافئ على أساس من الفهم المتبادل.

- ولدينا ثانياً ، الخطاب الأدبي ممثلاً بكل التراث الفني، والجمالي، والبلاغي شعراً ونثراً. وإذا كان هذا الخطاب يرتهن في وجوده أيضاً إلى الوجود الاجتماعي، إلا أنه يقوم على غير ما يقوم عليه الخطاب التداولي. فهو يتأسس انزياحاً عنه ومغايرة لمالوفه ومعتاده والعرف فيه أن يكون كذلك. ولذا، فهو يقطع الصلة مع التواضع ما استطاع إلى ذلك سبيلاً: نظاماً وأداء. ويخرج بدلالة الكلمات، بحسب حاجة كائنه إلى التعبير والتمثيل، عن معانيها الأولية والمعجمية إلى دلالات ينجزها الكلام في آنية إنجازه وتركيبه. وإن

هذا النوع من الخطاب ليضع الدلالة في قلب السياق اللساني. ذلك لأن هدفه لايقوم على التواصل إلا بشكل غير مباشر. ولما كان حاله على الدوام كذلك، فإن الكلام فيه يُطلب لذاته لا لكونه أداة تقوم بنقل الأفكار. ومن الملاحظ أن الكلام هنا، لكي يؤدي رسالته: فكرة ودلالة، مضموناً ومعنى غير محتاج أن يكون مكتسباً لتواضع المرسل والمتلقي عليه، لا بشكل ضمني ولا بشكل سابق على وجوده. فحاجته إلى نظامه وإلى سياقه أولى. فهو بالابتداع يكون لا بالاتباع. ولذا، فإن الإشارات اللسانية المتضمنة فيه إذ يلتقطها المتلقي، فإنه يتصرف فيها على أنها إشارات حرة أو مفتوحة نظاماً يلتقطها المتلقي، فإنه يتصرف فيها على أنها إشارات حرة أو مفتوحة نظاماً وسياقاً، وتؤدي به إلى بناء كلام على كلام ونص على نص، لا على أساس التكافى مع المرسل والفهم القائم بالتبادل بينهما، ولكن على أساس أن الثناني، أي المتلقي، يقف من الأول، أي المرسل، مشاركاً ومنتجاً لمعناه.

فإذا أضفنا إلى هذين الخطابين الخطاب القرآني (سنتحدث عنه بعد قليل لأن درسه يمثل اتجاهاً ثالثاً) الذي يجمع بينهما تداولاً وإبداعاً، ويتجاوزهما معاً في الوقت نفسه إلى هوية به خاصة، فسنجد أنه يمكن للباحث المعاصر، إذا ما استقرأ الزاث العربي، أن يخرج بأنحاء ثلاثة تتمايز من بعضها بمقدار ما تتقاطع. ولقد ظهر هذا الأمر في دراسات السلف مختلطاً ومتواشجاً، غير أن إدراكهم له جعلهم يعرفون كيف يموضعون الدلالة في سلم سياق كل خطاب، وكيف يدرسونها.

3- الاتجاه الثالث: وهو يرتهن في وجوده إلى وجود القرآن نفسه ويقوم عليه. وإن النقاط التي يمكن أن نثيرها بهذا الشأن لعديدة، وبعضها يداخل بعض، يكرره ويبني عليه شيئاً آخر، تماماً كما هو القرآن بنية وأداء، ونظاماً وكلاماً: فبعضه يستدعي بعضه ويذهب به إلى شيء آخر. حتى لكأن المكرر فيه لم يُقل إلا لمرة واحدة، وإذ ذاك، يمكن للمنظور الدلالي أن يختزل كل ما فيه إلى كلمة واحدة هي: كلمة التوحيد. كما يمكنه بهذه الكلمة أن يرتد عودة إلى كل ما فيه، فلا ينتهي ، والحال كذلك، توليداً لمعانيه. وهذا أمر ما كان يمكن أن يكون لو لم يكن القرآن في بنائه وإنجازه، يذهب بالمرء كل مذهب.

#### بـ حضارة النص وتحول الشخص:

. لقد انفردت الحضارة العربية الإسلامية بخطاب بها خاص، وبه تميزت من سواها: إنه الخطاب القرآني . ولما كان ذلك كذلك، فقد أمكن تسميتها "حضارة النص". وما كان هذا المسمى أن ينطبق عليها لو لم يكن النص فيها هو الأساس الأنطولوجي لتكون الشخص. وهـذا يعني أن العلاقة بينهما تتجاوز في حقيقتها علامة الشخص بما يتلقى إلى علاقة الشخص بما به يصير. فهو بالخطاب القرآني ينتقل، إذ يتلقاه نظاماً وأداء، من كائنه الشخصي إلى كائنه النصي، ويقوم به عقيدة. وإنه ليصبح في انتقاله هذا بنيــة رمزية وكينونة إشارية، يمكن للمرء أن يقرأ فيها كل النصوص التي تنتظم علاقاتها داخل البنية الإسلامية، وكل النصوص التي تفسر دلالياً كينونتها الإشارية وتعطيها سمتها الخلافي تميزاً، وفرادة، وخصوصية داخل النسق الإسلامي، فلا تكون نسخاً يكرر بعضها بعضاً ولكن نماذج يتراءئ بعضها في بعض، كما تعطيها وجودها الاختلافي في خارج هذا النسق. ذلك لأن الكائن النصى يمثل غيراً في إطار الوجود الإنساني، واختلافاً إزاء الأنساق الأخرى، وقطيعة بنيوية تقوم عليها قطيعة معرفية مع الأنظمة الشخصانية من حولها . وإن الدلالة في هذا الخطاب، ضمن آلية هذا اللقاء، لتكون على مقدار هذا التحول.

ولكي يتخد النظر الدارس صبغة منهجية يتجلى فيها البعدان: التداولي و الإدراكي، بوصفهما مستويين متميزين ومئراتين نظاماً، وفيهما تتموضع الأفعال والأحداث التي يصفها النص، يمكن للمرء أن يتعامل مع الدلالة في الخطاب القرآني من ثلاثة منظورات: الدلالة التاريخية، والدلالة النصية، والدلالة الآنية.

#### - الدلالة التاريخية:

إننا نقصد بالدلالة التاريخية هنا، تلك الدلالة التي ثبتها المكتـوب في النـص، وصيرها إشارة يدل بها لا على نفسـه، ولكن على سياقه الخـارجي. وإذا كـان ذلك كذلك، فإن النص يمثل، والحال هذه، كينونة إشارية تتصل دلالاتها بأسباب النزول وزمن الحدوث.

وإذا صح النظر إليه هكذا، فذلك لأنه أسس نفسه بهذا ضمن التاريخ،وبنى معناه ضمن الزمن. ولعله من أجل ذلك، قد نشأت في العلوم اللغوية عند الأصولين بحوث تتعلق بمقاصد الخطاب، كما نشأت بحوث أخرى تتعلق بزمن المعنى. وقد فتح ذلك الباب واسعاً إلى البحث التاريخي في التطور الدلالي للكلمات.

يمثل النظر إلى النص بهذا المعيار الجانب الموضوعي الإدراكي منه. ولكن النص القرآني ليس بنية مجردة. وإذا كان هو كذلك في أحد مستوياته، إلا أنه في مستوياته الأخرى يظهر تداولياً. ولذا، فإن ذات القارئ المتحولة به، تتدخل أيضاً في إعطاء تاريخيته معنى مضافاً غير المعنى المتصل بأسباب نزوله وزمن حدوثه. فهذه الذات المتحولة به من كائنها الشخصي إلى كائنها النصي لا تذهب بالتاريخ إلى ماضيه، ولكنها تأتي به إليها من خلال النص محملاً بمعاني تصيره بها وتحوله فيه. وإنها إذ تقوم بهذا تصبح جزءاً من نسيج المعنى في زمن حدوثه، وبعضاً من السبب في نزول النص. وإن هذا الأمر ليجعل التاريخ يغادر ثباته المسجل في السياق الخارجي للنص ليصبح متحركاً مع كل كائن متحوّل به في زمن وجوده.

#### - الدلالة النصية:

النص هو سياق المعنى. والقرآن يبنيه وفق نظام به خاص. وإذا كانت اللسانيات تستخدم مصطلح "النص" للدلالة على "مقطع مكتوب أو شفوي، بغض النظر عن طوله، ولكنه يشكل كلاً متماسكاً (أ)، فإن النص القرآني يمتاز من بقية النصوص بفرادة تماسكه وكيفية هذا التماسك. فهو نص يقدم نفسه بوصفه نصاً متداخلة في إطار السورة الواحدة. كما يقدم نفسه بوصفه نصاً واحداً في إطار السور المعندة وإن المعنى ليتعدد في بنائه نموذجاً بتعدد النصوص المتداخلة في إطار السورة الواحدة (قصة الخلق، قصص الأنبياء، أفعال الرسول المتداخلة في إطار السورة الواحدة (قصة الخلق، قصص الأنبياء، أفعال الرسول وأفعال الصحابة، أخبار القرون الماضية والشعوب البائدة، إلى آخره). كما إنه،

على العكس من ذلك، يرتد إلى بؤرة دلالية واحدة في إطار السور المتعددة، هي بؤرة "التوحيد".

ولما كان هذا هكذا، فقدامكن فرز التداخل للوقوف فيه على نصوص تكاد تكون مستقلة ، كما أمكن فرز آيات داخــل كـل نـص، تكـاد هـي الأخـرى أن تكون مستقلة. وإنه لمن الممكن كذلك فرز جمل داخل هذه الآيــات، تكـاد أيضـاً أن تكون مستقلة.

ثم إن الأمر بعد هذا لا يقتصر على ذلك، فالنص إذ ينحل في لغته رسماً لنظامه، فإن هذه لتنحل بدورها في نظاماها رسماً لتراتبها. وإذ تنفك الكلمات عن جملها، وتفنك الأصوات عن كلماتها، ليبقى التمايز في كل عنصر هو شرعة العلاقة التي تربطه بالعناصر الأخرى إذ تدور اللغة على نفسها لتعيد تركيب ما تفكك وإنشاء مادل في انفصاله أنه محتص بوظيفة في اتصاله، وتوليد معنى يرقى به المركيب من أصغر وحدة لغوية إلى جامع النص نفسه، أي إلى القرآن.

- أما المحور الرأسي، فنجد فيه كل العناصر الدالة (نصوص، آيات، جمل) والقادرة على الاضطلاع بوظيفة واحدة، والقابلة ضمن هذا المحور أن تتبادل فيما بينها. ومن هنا، فقد نشأت في المراث العربي الإسلامي للتفسير والتأويل فكرة أن القرآن يعاضد بعضه بعضاً تفسيراً وتأويلاً.

ولكن بروز معنى ما وتغليبه على آخر، واختيار عنصر دال وتفضيله على سواه، فامر يختلف من عصر إلى عصر، لا بحسب التاريخ بوصفه مفهوماً تعاقبياً للأحداث، ولكن بحسب الزمن بوصفه مفهوماً آنياً ملازماً للأحداث. وإنه ليختلف أيضاً من قارئ إلى قارئ بسبب الظروف المحيطة، والقضايا المشارة، والاهتمامات الذاتية ولكن، على الرغم من كل هذا، فإن اختيار عنصر من العناصر الدالة على وجه من وجوه المعنى والتزكير عليه، إنما يسم في إطار النظام القرآني ونسقه. ألا وإنه لنظام قائم في الوعي الباطن للكائن النصي المتحول به.

ألا وإنه لا مجال لهذا الكائن أن يخرج عن هذا النسق. ألا وإنه إن يكن غير ذلك، فستكون خلخلة للنسق وتهديم للنظام.

وإنه لبسبب هده الإمكانات في بروز المعنى على اختسلاف العصور والأشخاص، فإن بعض العناصر (نصوص، آيات ، جمل،)، ويمكن أن نسميها وحدات قرآنية، لتدخل في غوذجين أو أكثر من نماذج العلاقة ضمن ظرف معين. وإنها لتستطيع أن تبرز في سياق واحد، فتقيم بهذا علاقة تبادلية مع بقيسة الوحدات. ولذا فإن أي وحدة قرآنية، إذ تبرز وحيدة في المحور الأفقي، فإنها تجعل بقية الوحدات التي كانت تقيم معها علاقة تبادلية في المحور الرأسي، سياقاً لها. وهكذا فإن قراءة القرآن، من هذا المنظور، تقوم على تعددية الوحدات القرآنية من جهة، وعلى نوعية العلاقات النموذجية الاستبدالية التي تجمع بينها من جهة أخرى.

ونلاحظ أن مثل هذه القراءة تسقط كل العناصر غير اللغوية (التاريخ، أسباب النزول) لصالح النص نفسه. وبتعير آخر يمكن أن نقول إن هذه القراءة لا تلغي هذه العناصر، ولكنها تحولها إلى عناصر لغوية بحيث تبدو مُنْتَجا دلالياً من منتجات النص القرآني. ذلك لأن اللغة عندما تغادر نظامها لتدخل في نظام النص، فإنها لا تبقى أداة ناقلة، ولكنها تصبح ذاتاً مبدعة لما تقول، أو تصبح هي حقيقة ما تقول. وإذا كان ذلك كذلك، فإنها تصح أن تكون هي الأصل لكل ما تم الإخبار بها عنه، وهكذا يبدو النص ليس بوصفه معطى تاريخياً أو ناتجاً ثقافياً ينتمي إلى الماضي، ولكن بوصفه فاعلاً آنياً يؤسس التاريخ ويؤثر فيه، ويصنع ينتمي إلى الماضي، ولكن بوصفه فاعلاً آنياً يؤسس التاريخ ويؤثر فيه، ويصنع بعد ولم تفكر فيه.

وإذا تأملنا، فسنجد أن الثقافة والتاريخ يبقيان على الدوام خلف جديد النص.

- وأما المحور الأفقى، فنجد أن القرآن يبدو فيه كلاً واحداً. ذلك لأن كل الوحدات القرآنية تتراكب فيه وتتآلف. فالجمل تدخل في الآيات، والآيات في النصوص، والنصوص في السور، والسور في القرآن. ولعمل هذا ما يُفسر أيضاً

تسمية القرآن نفسه "أم الكتاب" . غير أن ذلك كله ماكان يمكن أن يكون لمو لم يكن هناك عقد دلالي ناظم لكل هذه الوحدات في "أم الكتاب" والممثّلة في المحور الأفقي. هذا العقد الدلالي هو التوحيد. فهو المعنى الأساس للكتاب المنشور، وهو المعيار الوحيد للتآلف الدلالي الحاصل فيه.

ولقديدل هذا أن النص القرآني يمثل بنية وكياناً مستقلاً من العلاقات التي ترتد داخلياً على نفسها ونظامها لتدل عليه، وتقوم هرمياً لتدل على تماسكه.

#### - الدلالة الآنية

الدلالة الآنية دلالة يقف فيها النص على الطرف الآخر من زمن حلوثه. وبتعير آخر يمكن أن نقول إنها النص في زمن تلقيه لا في زمن نزوله. وإذا كانت هي كذلك، فلأن النص القرآني يشكل النسيج الفكري واللهني للكائن المتحول به، ولأنه يشكل أيضاً المكوّن العقلي الذي يجعل المتلقي به حاضراً عصره وفاعلاً فيه.

وإذا كانت الدلالة القرآنية تستجيب لحضور القارئ، في زمنه الخاص، فلأنها دلالة صائرة وليست منتهية، ومهاجرة في الزمن وليست ثابتة فيه، وحية متحركة وليست ساكنة. ولما كان هذا هو حالها، فقد أمكن وصفها بما يلي:

1- إنها دلالة معلقة ومرجأة. فهي تقول نفسها على نموذج من المعنى ثم لاتلبث أن تلغيه، لتصير بعده نموذجاً آخر لمعنى ثان يتولد من الأول. وما كان ذلك أن يكون لها إلا لأن اللغة هي أداتها في حصولها. ولذا، فهي ماندركه منها آنياً، وهي المعنى المرجأ لما يدركه الخلف الآتي منها أيضاً. وإنها إذا جاز أن تتكرر في عصرين مختلفين فلن يكون ذلك في إطار نموذج تمثيلي ورمزي وإشاري واحد. وهذا ما يجعلها قائمة هي وجديدها غير المتناهي في الوقت نفسه. ولكي ندل على هذا بمثل واحد، يكفي أن نتأمل ما قام به الزمخشري وغيره كثير - في تفسيره "الكشاف" لسورة الفاتحة مثلاً.

2- إنها دلالة معاشة، وليست دلالة استدعاء عبر اللاكرة. ولذا، فهي تحمل خصائص التجربة اللاتية، وتنعكس حضوراً وفهماً في ذهن المتلقي على مقدار

مكابدته لها وإحساسه بزمنه الذي يعيش فيه. ولقد تكون اقتناصاً عابراً، كما قد تكون تأسيساً لمشروع فكري إزاء مشاريع أخرى. غير أن ما يميزها في كل أحوالها هو الإحساس بالنص إحساساً آنياً وكأنه يتنزل للحظته. وإن عقلنة هذه الدلالة، بمعنى إخضاعها للدراسة الموضوعية، لتكون هي الأخرى دالة. وإنه لمن دلالتها اتصالها بالأدوات المفهومية لزمن التلقي، وليس للزمن الخطي المتعاقب. ولذا، فهي تبدو وكأنها قفز فوق التاريخ. ولقد يدل على هذا وجود قراءة لكل عصر، بالإضافة إلى وجود قراءات فردية في كل عصر.

3- تبقى هذه الدلالة، على الرغم من فرديتها وآنيتها، دلالة يشكل النص فيها شرطاً لوجودها. ولذا تكون، على تنوعها وتعددها، واختلافها وفرادتها، من ممكنات النص التي يفصح عنها تركيبه وطريقة بنائه لنفسه. وإنها لتعد على هذا الأساس دلالة تداولية، لأن أداء الفرد لها وإنجازه لايغادر النص نظاماً. فالنص هنا يمثل الكفاية اللغوية التي يولد القارئ بوساطتها نصوص الدلالة إلى مالا نهاية.

ونلاحظ بأن هذه الدلالة ، بما أنها معاشة وفردية، فإنها تتجه إلى إقامة علاقات بنيوية مع المحيط الخارجي، غير أنه لايمكن لعملها أن يفسر إلا من المداخل، وذلك من غير اعتبارات تاريخية. وهذا لا يعني أن ثمة توجهاً مضاداً للتاريخ يقوم به الفرد من خلال معايشته للدلالة القرآنية، بقدر ما يعني أنه يبحث عن المعنى في الآن وفي استشراف، وفي الحضور الزمني لوجوده الشخصى، وفي التحول الذي ينجزه على نفسه من خلال هذه المعايشة.

#### ج- اللغة وفسحة الخطاب القرآني

القرآن مكان لغوي. ولأنه كذلك، فئمة تبادل مستمر ينشأ فيه بين البنية من جهة، والحدث من جهة أخرى، وبين اللغة بوصفها نظاماً والكلام بوصفه إنجازاً، وبين الفعل بوصفه منتجاً للكينونة و الفعل بوصفه منتجاً للمعرفة، وبين زمن التنزيل بوصفه سبباً للإرسال وزمن الاستقبال بوصفه زمناً مستقلاً عن زمن التنزيل، وبين لحظة التبيت ولحظة التحول، إلى آخره. وإنه لمن أجل هذا فقد وضع علماء الأصول دراسات متكاملة تناولوا فيها تداولية الخطاب القرآني، حيث ظهر هم أن القرآن فسحة يتاسس الكائن فيها شرعة وقانوناً، ليكون في

وجوده صورة لوجود الشريعة، ويكون خطابه خطاباً لها - وإذ ذاك، فإنه يتخلق فيه سياسة، واقتصادا، سلوكاً واجتماعاً، أخلاقاً وتعاملاً. ولقله يعني هذا أن متلقي النص إنما هو جزء من دلالة النص إذ يتجلى النص فيه. ولذا فهو في الفسحة القرآنية يتأسس بنية ويقيم علاقات مع محيطه، هي في حدوثها من منتوجات النص. ولقد نرى أن المتلقي يعد من هذا المنظور شرط النص في بلوغه تمامه دلالة، وشرط النص في حصوله أداء، كما أن النص يعد، من هذا المنظور أيضاً، شرط الكائن في بلوغه تمامه كينونة، وشرط الكائن في حصوله تعيناً. وإن أيضاً الاشتراط المتبادل ليجعل كلاً من النص والمتلقي إشارة لغوية، يأخذ النص فيها قيمة المدال والمتلقي قيمة المدلول. ثم لايلبث هذا التواشح أن يتغير، وإذ ذاك يصير المتلقي هو الإشارة اللغوية نفسها: فوجوده يحمل قيمة المدال، وعلاقاته في إطار النسق الاجتماعي تحمل قيمة المدلول. وإننا لنعلم على الصعيد وعلاقاته في إطار النسق الاجتماعي تحمل قيمة المدلول. وإننا لنعلم على الصعيد النظري أهمية مثل هذا الطرح في نظريات التلقي الجديئة.

ولقد نرى عند معاينة التراث وجود دراسات أخرى، تناول فيها أصحابها أدبية هذا الخطاب. وربما يعد الجرجاني في كتابه "الإعجاز" أمثلهم طريقة في تمثيل هذا الاتجاه. فلقد ظهر فم أنه بنية تقوم على غير مألوف العادة، وأداء ينتقل بكائنه الكلامي من أدائه الخاص إلى شكل من أشكال التعبير يصير هو فيه جزءاً من قصد المعنى وخصوصيته،، وطرفاً به تتحدد أدبية النص لصالح النص الخاص. وإن هذا الأمر ليجعل للقرآن تميزاً وفرادة، يدرك بهما المتلقي أنه القرآن وأنه ليس كسائر الكلام.

ثم إنهم تجاوزوا تداولية الخطاب وأدبية النص، ليقفوا على معنى الإعجاز في القرآن فارتقوا بذلك من نظام معرفي أدبي إلىنظام معرفي أعلى صار وجود الخلاق فيه ضرورة لغوية، على نحو ما أشرنا في غير هذا المكان.

#### د الكلام على مثال مرسله

يقوم الكلام على قاتله دليلاً. وإنه لعلى مثاله يكون. ولقد كان القرآن، من حيث هو خطاب، على مثال مرسله تماماً وكمالاً، فاعجز وأبهر وقام على وجود ا لله دليلاً.

والقرآن، بوصفه كلاماً دالاً على ذاته ودالاً على مبدعه، يضع نفسه في قلب التواصل اللساني. ولذا نجده يحتوي ، بالإضافة إلى نفسه، عنصراً آخر

لايتم التواصل اللساني إلا به، ولا يكون بلاغاً إلا بوجوده. هذا العنصر هو المتلقي. وهو عنصر متضمن في الخطاب نفسه، ويؤدي دوراً يكون تحيين الخطاب فيه وتعينه الدلالي على مثاله. وهكذا نرى أن عملية الكلام في الخطاب القرآني تتم إذ تحتوي على عناصر التواصل الثلالة:

#### المتكلم - الخطاب المستمع

ولهذا يمكن النظر إلى القرآن بأنه دال بتضمن دلالات ثلاث: دلالة الكلام على متلقيه. ولا خلاف إذا على منشئه، ودلالة الكلام على ذاته، ودلالة الكلام على متلقيه. ولا خلاف إذا سمينا المتكلم مرسِلاً أو باثاً، والخطاب رسالة أو نصاً، والسلامع المتلقى أو المستقبل أو المرسل إليه.

وإذا تأملنا في هذا الطرح النظري، لوجدنا أنه مغاير متصوراً للمتصورات التي وضعتها النظريات اللسانية والدلالية وانطلقت منها. كما أنه مغاير لنظريات التلقي والقراءة التي اشتغلت بها الاتجاهات النصانية الحديثة. ولعل أكثر ما يتجلى هذا الاختلاف في تقري هذا المنحى الغيبي الذي يتناسب مع جلال المرسل في الخطاب القرآني. فلقد تعامل علماء الأصول مع دلالة الخطاب القرآني من مبدأ المطلق والنسبي، والتام والناقص، والواسع والمحدود، والدائم والتاريخي، والزماني والآني، وذلك بحسب النظر إليها من منظور المرسل أو من منظور المتلقي. ومع ذلك ، فقد أدى ذلك بهم إلى الوقوف على حقائق تتفق منظور المتلقي. ومع ذلك ، فقد أدى ذلك بهم إلى الوقوف على حقائق تتفق التأويل والتفسير في النظر إلى الخطاب بعد أن يكتمل قولاً، ويصبح معناه في حوزة المتلقي فهماً، فإعادة إنتاج، فتقرير دلالة بما يتناسب مع هذا الفهم أو ذاك، عبسب عدد المتلقين من جهة، وبحسب مقدار معارفهم على اختلاف أفهامهم واختلاف مستوياتهم وإدراكاتهم من جهة أخرى.

فالمتكلم هنا هو الله، وهو المطلق، وهو الكامل. وخطابه يكون على مثاله. فهو تام لغة، ومطلق دلالة. وإنه ليكون، من أجل هــذا، دائــم التحقـق كلامـاً في

انتسابه إلى قائله (يجب أن نتذكر هنا محاولات التشكيك الكثيرة بهذه الحقيقة)، ودائم التعين دلالة في الإحالة إليه.

ولكن الكلام إذ يغادر مرسله يكون أيضاً على مثال متلقيه. وإنه لمن أجمل هذا، يأخذ طابعاً غير الطابع الذي يكون هو عليه مع مرسله في تمامه المطلق. ولبيان ذلك، نشير إلى ثلاثة أمور تتعلق بعلاقة المتلقي مع الخطاب:

أولاً - يتمثل المتلقى في علاقته مع الخطاب في نوعين من الأفعال؛ فعل ناقص، ويتجلى في المتلقى السلبي الذي يكتفى بفهمه للخطاب كيفما يكون. وفعل زائد، ويتجلى في المتلقى الإيجابي المذي يحوّل فهمه للخطاب إلى تفسير أو تأويل. وهذا يعني أنه لاينتج الخطاب الأصل، ولكنه ينتج خطاب فهمه على الخطاب الأصل.

ثانياً إن المتلقي، في إعادة إنتاجه للخطاب إنْ تفسيراً وإنْ تأويلاً، إنما من نقصه ينهل لا من تمام الخطاب. وإنه سيبقى دون تمامه ناقصاً. ولذا، فإن صورة الخطاب الأصل ستكون في إدراكه لها، سبراً وفهماً ومعايشة، على مثاله نقصاً لا على مثال مرسله تماماً وكمالاً.

ثالثاً — إن التفسير ناتج ثقافي، قائم على الممكن والنسبي، وحاصل في الأفهام على مقدار اختلافها وتفاوتها. ولأنه كذلك، فهو رهن بشروط تاريخية وزمانية، وبظروف ذاتية وإنسانية بحتة، بينما الخطاب الأصل فَمُنتِج ثقافي، وهذا ما يجعله على الدوام للتاريخ مجاوزاً، وعلى الزمان متقدماً، وأمام الظروف الذاتية والإنسانية لا خلفها.

ثم إن التفسير يقوم شاهداً على وجود مسافة لغوية بين خطابين: الخطاب القرآني وخطاب التفسير نفسه. وإنه لمن المحال اختصار هذه المسافة إلى درجة يمكن فها للتطابق أن يأخذ سبيله إليهما. وبهذا يصبح الخطاب الأول لغة مغايرة في الخطاب الثاني، كما يصبح الثاني لغة متغيرة إزاء الأول. ومن هنا ينتفي عن التفسير تمامه، ويبدو محتاجاً إلى تغيره في كل عصر لتقلص الدلالة فيه، ذلك لأن الخطاب الأول سيبدو قد تجاوزه تاريخياً، وتقدمه في الزمن الآتي. وإن مشل هذه السير ورة لتؤكد على أمرين:

1- على ديمومة الحضور القرآني بوصفه نصاً، ونسقاً، ومُنتِجاً ثقافياً.

2- كما تؤكد على انتساب هذا الخطاب إلى قائله تماماً وكمالاً.

وما دام هذا هكذا، فإن المحصول الخاص بمنظور تداولية الخطاب القرآني هذا، ليتسق منطقياً مع أطروحة الأصوليين في المطلق والنسبي.

وتأسيساً على هذا ، يكون المعنى مطلقاً عند المتكلم ونسبياً عند السامع، وتاماً عند الباث وناقصاً عند المتلقي، ومتجاوزاً عند المرسِل وثابتاً بالشرط الزمني والإنساني عند المرسَل إليه.

ولقد نستطيع أن نذكر نصيين بهذا الخصوص لاثنين من علماء الأصول، الأول ينظر إلى دلالة الخطاب، في مطلقها وتمامها وسسعتها، بوصفها دلالة للمرسل وعلى مثاله، والثاني ينظر إلى دلالة الخطاب في نسسبيتها ونقصها ومحدوديتها، لا من حيث أصلها وحقيقتها، ولكن بوصفها إعادة إنتاج يقوم بها المتلقى على مقدار فهمه وعلمه، ونسبيته ومثاله:

- 1- ذكر الزركشي أن سهل بن عبد الله كان يقول: "لو أعطى العبد بكل حرف من القرآن ألف فهم لم يبلغ نهاية ما أودعه الله في آية من كتابه، لأنه كلام الله، وكلامه صفته. وكما أنه ليس لله نهاية، فكذلك لا نهاية لفهم كلامه. وإنما يفهم كل بمقدار ما يفتح الله عليه. وكلام الله غير مخلوق، ولا تبلغ إلى نهاية فهمه فهوم محدثة مخلوقة" (2).
- 2- وأما الثاني، فهو ابن القيم. وإنه ليذهب مذهب الأول، ولكنه ينفرد عنه برأي يتعلق بالمتلقي. فهو يقسم الدلالة إلى قسمين: الأول، ويرى فيه أن الدلالة حقيقية. والثاني، ويرى فيه أن الدلالة إضافية. أما الحقيقية، فتكون "تابعة لقصد المتكلم وإرادته، وهذه الدلالة لاتختلف". وأما الإضافية، فتكون "تابعة لفهم السامع وإدراكه، وجودة فكره وقريحته، وصفاء ذهنه ومعرفته بالألفاظ ومراتبها. وهذه الدلالة تختلف اختلافاً متبايناً بحسب تباين السامعين في ذلك "(3).

ولعلنا إذا أنحزنا بهذا المنظور إلى أحدث نظريات التلقي والقراءة والتسأويل، لوجدنا أنه يتماثل معها فيما يخص تغاير الدلالة بسين المباث والمتلقي من جهة، وتغايرها بين المتلقين من جهة أخرى (4).

ولذا، فإن منظوراً كهذا ليعد تأسيساً معرفياً هاماً لنظرية في التلقي. وإن خصوصية هذا المنظور لتعد بدورها سمة من سمات اشتغال العقل العربي في إطار مكونه الحضاري ونسقه التقافي. ولقد يعني أيضاً، بالإضافة إلى هذا، أن العمل الدلالي يحتاج إلى بعد شولي به تصبح الدلالة النصية دالاً رمزياً يتجاوز الأزمنة ويسكن في الآتي على الدوام، كما يحتاج إلى بعد آني تتعين فيه الدلالة زمناً في كل عصر، وتقوم على الاختلاف بين العصور والمتلقين في كل تعيناتها. وإن مثل هذا الأمر ليفتح الأفق واسعاً أمام إحداث تاريخانية جديدة، ونظرية في جماليات التلقي جديدة، وفهم جديد لتصنيف المعجم العربي تصنيفاً تاريخياً وآنياً في الوقت نفسه بحيث تقف الكلمة في محور استبداله الرأسي مختلفة دلالة، ويكون لها من المعنى نصيب مختلف باختلاف الأزمنة والعصور، كما يفتح المجال واسعاً للانتقال بالدرس اللغوي من دراسة نحو الكلمة إلى دراسة ألى دراسة الجملة دلالة، مما يفضي في النهاية الكلمة إلى دراسة الكلام بوصفه خطاباً ونصاً، فندخل إذ ذاك في لسانيات النص حيث الى دراسة الكلامة هي الأس الذي يقوم عليه كل اشتغال لغوي.

#### المعادر والمراجع:

John Lyons: Semantique Linguistique, Tr. F. Jacque durand. Ed, -1 Larousse, Paris 1980. P. 277

<sup>2−</sup> بدر الدين محمد بن عبد ا لله الزركشي: البرهان في علوم القرآن. دار المعرفة . بـيروت بلا تاريخ . حـ 1 ص 9

<sup>3-</sup> ابن مّيم الجوزية: إعلام الموقعين عن رب العالمين. تحقيق محي الدين عبد الحميد. المكتبـة التجارية ط1 القاهرة. 1955 ح. 1 ص 250–251.

<sup>4-</sup> نحيل إلى الكتب التالية:

<sup>-</sup> Umberto Eco: Lector In Fabula . Ed, Grasset. Paris 1985.

<sup>-</sup> Paul Ricoeur: le conflit des interpretation. Ed, Seuil. Paris 1969.

<sup>-</sup> H.R. Jauss: Pour une esthetique de la reception, Ed Gallimard.

Wolfgang Iser: l'acte de lecture - theorie de l'effet esthetique. Ed, Mardaga. Liege. 1976.

#### ARZAA

إن نشر الدروس التي قام بإعطائها حاك بيرك في معهد العالم العربي ليسمح للقارئ الذي لم يسعفه الحظ أن يستمع لنبر هذه السمفونية الرائعة حول النص المؤسس للحضارة الإسلامية. وإنها لسمفونية صنعتها المعرفة العاشقة والعلم المعبَّر عنه بوضوح مضيء وانطلاقة ساطعة، ففتحا حقولاً غير متناهية للتنقيب، وللتقارب، وللحوار مع الثقافة الإنسانية.

ولقد نشأت هذه الدروس عن تخمر بطيء للفكر، وعن معاشرة طويلة للنص وللسياق الاحتماعي الذي يروي ويخصب. إنها نشأت في المحصلة عن عمل كامل في الترجمة، كان قد رأى النور في منشورات سندباد عام 1990. "لقد أخذ مني هذا العمل ست عشرة سنة، انقضت عشرة سنوات منها في التحضير، وخمس كاملة تقريباً في العناية".

لم يكن حاك بيرك مسلماً. وإنه ليذكرنا بأن الإسلام ثقافة، وعلاقة حساسة مع العالم، وإدراك شعري للخلق. وليس من قبيل المصادفة إذا لم يكن قد تصدى لهذا التفكير عن الكتاب المقدس إلا في نهاية وجود من البحث ومن النفاذ عميقاً في العالم العربي الذي أدرك وحدته، وتنوعه، وتعقده، ومارس فيه اللغة واللهجات، والحياة اليومية، وكبريات حركات الفكر، والاستقصاءات التي لا تنتهي عن التقاليد وعن الحداثات.

لقد مثل بالنسبة إلى المغاربة من أبناء حيلي هذه المعرف الداخلية، حيث المحبة واليد الممدودة نحو الآخر لا ترتبكان أبداً من المحاملات الآثمة. وإذا كان يحمل في ذاته شيئاً من قلق الأمل ومن المأساوية أيضاً، مثل كـل

واحد من سكان البحر الأبيض، فإنه قد احتفظ دائماً بالاسقاطات على المستقبل، كما احتفظ بنداء اللغة: " إن الانتماء إلى الأرض يكمن في تجاوزها".

لقد أنجز حاك بيرك على آثار ابن خلدون الشهير رحلته الخاصة من الغرب إلى الشرق. ذلك أنه منذ طفولته في فراندا، قريباً من تاورزوت، هنا بالتحديد، كان قد قام بتحرير كتاب المقدمة المعروف، والأطلس المغربي الممتد إلى حدود النيل وإلى الصحراء العربية الواسعة. ولقد بنى من هذا الاقتفاء الطويل، ومن مغامرة العشق الجميلة هذه، ومن هذه الجاذبية الدائمة نحو عوالم الفعل والفكر، اختباره الظاهراتي الذي ترجمه "بحضور العرب فينا، وبحضورنا نحن في العرب". ولقد تأثرت لغته الخاصة، كما تأثرت طريقته التعبيرية بهذا لا محالة، واغتنست. وهذا ما سنتبينه في هذا العمل: الانفعال المتتابع، والإيقاع الرائق للجملة، والحماسي، وتناوب التحليلات البالغة الدقة، والتحليقات الغنائية، وذلك في عاولة يائسة لمقاربة المعنى القصي للكلام الموحى.

ثمة نص يسلبنا غالباً، ثم يعيد تركيبنا بمقدار ما نحاول نحن أنفسنا أن نحيط به وأن نوضحه. وهذا ما يدهشنا في هذه الإعادة لقراءة القرآن التي تنبثق من مسيرة حدلية في سر الخشوع والتأمل. فلقد اختلطت فيها كلمة الله برسوخ الكائن، والجوهر، والحضور، والدوام، والمستقبل.

محمد بنونة.

### معاربات من البنية

#### أيها السيدات، والسادة:

أشكر لكم حضوركم الغفير لكي تسمعوا لي اليوم. وإنبي لمتأثر للتقديم الرائع الذي تفضل على به وعلى عملي مدير L'IMA . وإنه لتقديم حياله أسائل نفسى: تُرى سأكون نداً لما تستطيع سماحة ودودة أن · تلهمه لمثقف مغربي تتبع حياتي منـذ اللحظة الـتي ابتـدأت فيهـا طيرانهـا انطلاقاً من وطنه بالذات. والشكر إذن للـ IMA التي سمحت لي أن أعطى هنا بعض الدروس بعد عشرة سنوات من انقطاعي عن إعطائها في كلية فرنسا. وإنه لصحيح أن السنوات، خلال هــذا الزمـن، قـد جـرت، وأنـه يجب على أن أذكر بيتين من الشعر لشاعر عربى: قالت عميرة:

مالرأسك - بعد ما نفد الزمان - أتى بلون منكر أعمير إن أباك شيب رأسه كرُّ الليالي واختلاف الأعصر

هذان البيتان لطفيل الغنوي، كما يقول أعصر أو كما يقول الجـبر ذلك. وقد توفي عام 610 ميلادي \*.

لقد كان أقدم شعراء قيس، كما كان الأكثر حذقاً، كما يقال، في وصف الخيل في زمنه، كما هو في زماننا جيريكولت الذي تُعرض له في هذه الأوقات المؤلفات المأساوية في الـ Grand Palais ... ولكننا سنبتعد اليوم كثيراً عن الشعراء وعن الرسامين، لأنسني أود أن أتكلم عن موضوع حلل: إنه القرآن.

k ,

سأقاربه بإحساس يتصل بنص نحاول أن نستقبله في ذواتنا. وسيكون ذلك بالتماثل معه. فإن كان حذراً، إلا أنه سيكون صادقاً وملتزماً. وسأتبع بهذا الصدد إحراء لا يشترك في شيء على كل حال مع الحذلقة المتعجرفة التي يبسطها بهذا الخصوص كثير من المختصين.

وما سأقوم به إن هو إلا بحث سأحاول فيه أن أستبدل المعرفة بالتأمل، والمدونة بالتحليل. إنها إعادة قراءة القرآن إذن، وذلك كما نحب أن نقول هذا عندنا منذ حيل، لكي نبين بأن عصرنا يستطيع إذ يتسلح بمكتسباته المنهجية الخاصة، وبحساسيته الذاتية ، أن يحيط بحدداً بالنصوص الكبرى التي فهمتها الأحيال السابقة على طريقتها. ومادام

<sup>\*</sup> ورد هذان البيتان على لسان أعصر بن سعد بن قيس بن عيلان، وليس على لسان طفيـل الغنوي، وذلك في "طبقات فحول الشعراء" لمحمد بن سلام الجمحي. تحقيق محمود شـاكر. مطبعة المدني. بلا تاريخ. السفر الأول. ص/33/. (مترجم).

الحال كذلك، فإن إعادة القراءة لم يعد في إمكانها أن تغض الطرف عن السمة الجليلة لنص مثل هذا، وهذه الحال تنطبق أيضاً على قصيدة كبرى. فإعادة القراءة لا تستطيع، من غير تفسير معكوس، أن تنسى ما يمكننا أن نسميه الآن، بمصطلح شنيع، ولكنه يقول بالتأكيد ما يريد أن يقول: "الشعرية" في هذه القصيدة. للأسف، ثمة تحليلات كثيرة لم تقع في هذا الاعوجاج. وأما نحن، فإننا لن نهمل إذن النداء الصوتي للقرآن. فهذا النص يصعد إلينا مثل أعمدة من الأصوات، منذ القرن السابع لتاريخنا الميلادي، وليس بينه وبين حيستينيان سوى قرن تقريباً ". وإنها لأصوات موجهة بشعاع الإيمان، والسلوك، والمعتقدات بالنسبة إلى ملايين البشر. وهو في عيون كل الآخرين، إذ يكون خارج الانتماء، ليس أقل انضواء تحت ما يسميه عظيمنا ميشليه بكلمة رائعة "انجيل ليس أقل انضواء تحت ما يسميه عظيمنا ميشليه بكلمة رائعة "انجيل الإنسانية". إنه إنجيل يضم كل الكتب الكبرى المؤسسة لروح العالم.

ومع ذلك، فإن هذا النص الأصولي، الذي يوحي بالاحترام، ويشع بالقدرات، لن أقاربه من موقف الإيمان ولكن من موقف البحث والموضوعية النقدية، راثياً أحياناً أن يكون هذا الأمر مشاركة بكل تأكيد، ولكنها مشاركة متباعدة. فهي متباعدة زمناً: فأنا رجل، مثلكم، من أبناء القرن السابع، كأولتك الذين معوه للمرة الأولى: فمن ذا الذي يستطيع أن يعيد إلينا انفعالهم الأولى؟

<sup>\*</sup> حيستينيان الأول: /482-565م/. اصبراطور بيزنطي /527-565م/. طرد الفساندال من أفريقيا، واستولى على جزء من إسبانيا. وأما في الشرق، فقد أبقى الفرس بعيدين عن دائـرة ملكه. وقمد كان عمله التشريعي مهماً. ويمكن القول إن الحضارة البيزنطية قد ابتدأت معه. شم جاء من بعده حيستينيان الثاني /669-711م/. (مترحم).

ومن جهة أخرى، يجب أن أقول هذا قبل أن يعاب عليّ، إنني لست مسلماً. ولكن أتمنى على الأقل أن أحاول استبدال الفضائل الملازمة للانتماء أو للاتصال المباشر، بحسب الإمكان بمصادر أحرى: مصادر البعد التي تجعل العين، لكي ترى، محتاجة أن تنفصل. وإنني، على كل حال، بهذه الروح سأحاول هذا المساء أن أعيد فتح هذا الكتاب معكم.

"Livre" - كتاب". ولكن ربما أكون بخطئاً إذ أستخدم هذه الكلمة مباشرة، ناسخاً عن العربية كلمة "كتاب". فهذه الكلمة تقدم معاني أخرى في القرآن نفسه. فالكتاب هو "المكتوب" بالأحرى، وإنه لعلى وجه الخصوص "الكتابات المنزلة". وإنه أيضاً "المكتوب الأصلي"، مرادف للقدر الذي قدره الله منذ الأزل. أما من كان يريد أن يلح على مادية المحموعة النصية، فئمة كلمة فرضت نفسها في وقت متأخر، إنها "المصحف". وإنها لتشير حتى في أيامنا إلى القرآن بوصفه منشوراً. غير أن القرآن لم "ينزل" كما هو في حالته هذه، ولكنه نزل أحزاء غير متناهية، ومن غير أي اطراد، سواء كان ذلك في مكة أم في المدينة، ومن عام 610 إلى عام 632.

\* \*

ولقد شعر أولئك الذين قاربوا هذا المجموع من غير إعداد، أنه قــد أحيط بهم لغزارته ولعدم انتظامه الظاهري. فتكلم كثير من الغربيين عـن التفكك: فالخطاب ينتقل من موضوع إلى آخر، من غير متابعة ومن غـير

أن يكون قد استنفد. وإن الموضوع نفسه، والباعث نفسه ليعود هنا وهناك من غير اطراد مميّز. وما دام الحال كذلك، فلقد كان مستحيلاً على المرء أن يجد نفسه في نص كثيف لا تفسره عناوين السور، ولا المقاطع التي أدخلها المترجمون قسرياً، ولا التصاميم أو الفهارس الأحرى التي يزعمون أنهم يزودننا بها. وفي النهاية، وعلى الرغم من بعض القطع الجميلة، فإن القراءة مخيبة بالتأكيد، كما يقولون.

ومع ذلك، إذا عمقنا الفحص، فسنعاود النظر في هذه الانطباعات السطحية. ذلك أنه من غير بلوغ الألفة مع النص، تلك الألفة التي يتمتع بها كثير من المؤمنين سابقاً، والذين كانوا يحفظونه عن ظهر قلب، ويَظهرون قادرين على تعيين أي فقرة منه بالإشارة إلى كلمة أو فكرة، فإن تقدماً منطوراً بما فيه الكفاية في المعرفة القرآنية سيجعلكم تنتهـون إلى البنية التالية: "إن التبعثر المفترض في معالجة المواضيع إنما هو ملازم لوحــدة المجموع. وإن كل هذا النثار من الكلمات، والصور، والوقائع، ليقودكم إلى خطوط هي نفسها متحدة الاتجاه. ألا فلنغامر بصورة لكبي يفهمنـا الآخر فهماً أفضل، وإن كان الثمن هو استعارة تتناقض قليلاً مع الجملة السابقة. فالقرآن يجعلنا نفكر بحُرُم صلب متعدد الصفحات: إنه موحد إذا نظرنا إليه في مجموعه، وهو أيضاً متعدد الوجوه. ثم لنتذكر ذلك الشكل المكون من إثنى عشر سطحاً، إنه رسم لكتلة مضلعة ترصعها النجوم، وإنه لشكل عزيز على الهندسة الإسلامية. ولقد كان الخمياتيون العرب يرون فيه، كما يبدو، صورة للكون. غمة وحدة إذن تتجلى في التعدد، أو غمة تعدد ينحل في الوحدة. وتشكل هذه الرسالة في وحدتها سمة حوهرية للشكل وللعمق. وإنها لسمة ناطقة حداً إلى درجة أننا إذا تابعنا القراءة، فسنقول لأنفسنا إن القرآن قد يستطيع أن يوجز نفسه في كلمة واحدة، هي وحدانية الله. وإن هذه الوحدة اللغوية الصغرى لتعد وحدة عملاقة للوحدانية الإلهية. فهي تعلن على طول 6200 آية وأكثر ما انطوت عليه في "الدين الحق": "قل هوالله أهد \*الله المصد \*لم يلد ولم يبولد \* ولم يبكن له كفواً أحد".

هذا هو التوحيد في أروع صوره. وأما ما تبقى فمشتق، أو هـو نتيجة طبيعية.

\* \*

ومع ذلك، يجب أن نقول إن تطور الجوهر التصوري المتسع لهذه البؤرة، لم يستطع أن يتم حدوثاً ضمن الممكن في حدوثه. ولكن إذا قلنا إن التفكك الظاهري، لا يخفي إرشاداً توحيدياً فقط، ولكنه يوازي نظاماً عتبئاً، فهذه فرضية مغرية. وسنحاول، بتواضع، أن نبرهن عليها.

ماذا يقول لنا التراث بخصوص هذا الأمر؟. لقد أبرز لنا من قبل التقسيم الأول مجموعات فرعية، أو السور. فهناك 114 سورة تشتمل على كل الأطوال. وإن هذا التقسيم ليصدم منطق بعض القراء الذين يريدون أن يترجم التقطيع إلى ما يشبه الفصول توزيعاً بين موضوعات متعادلة وحساسة تقريباً. بينما نجد أن بعض السور يحتوي على 286 آية،

ويحتوي بعضها الآخر على 4 آيات فقط. وإن هذا ليعني أن تفاوتاً هائلاً يهيمن إذن بين سور وأخرى. وبالإضافة إلى هذا، فإن المضامين غالباً ما تكون مكنفة، وتحتوي على المواضيع الأكثر تنوعاً. وإذا حربتم قراءة المخططات التي يتجرأ بعض المترجمين بوضعها قبل السور، قستشاهدون أنه حول كل كلمة تعد معلماً، وحول كل بند من البنود، ثمة إحالة إلى آيات تبتعد الواحدة منها عن الأخرى حداً. ونضرب على ذلك مشلاً بفكرة الخشوع، إنها ستحيل إلى الآية 14، وإلى الآية 35، وإلى الآية بفكرة اواليك ...

غة تمييز آخر سنقترحه. وإنه ليأتي إلى الذهن بوصفه التصنيف الأول بعد التمييز الذي يقوم على نظام المضامين: هذا التمييز هو تاريخ الأحداث وتسلسلها. ولقد أشرت من قبل إلى هذا "النزول" (هذه كلمة تستخدمها العربية)، "إنزال"، "تنزيل"، للقرآن في عشرين أو خلال ثلاث وعشرين سنة. غير أن الكتاب الواقع تحت أبصارنا، لم يحتفظ بهذا النظام لتسلسل تاريخ الأحداث الذي سأتحدث عنه بتوسع بعد قليل، وإن كان قد أعيد توليفه في سطح تزامني واحد. وثمة تمييز آخر تقترحه العقيدة أيضاً: إنه طرق التعبير، المسماة أحياناً "الحروف"، تلك التي نستطيع أن نفسرها بشكل ضيق أو واسع. فليكن اختيارنا هو التفسير الأكثر شيوعاً. ففي القرآن تهيمن أنواع من النبر مختلفة: هناك نبر صرخة التوحيد العظمى، وقد سبق أن تكلمت عنه، وهناك نبر القيامة، ونبر التشريع، ونبر الجدال، ونبر الوقائع، ونبر غنائية طبيعية، وهناك بالطبع نبر الأمور

الأخروية، ونبر الثواب، إلى آخره. وثمة آخرون، كما هو بدهي، قد بحثوا عن تفسيرات أكثر دقة، أو أكثر خبثاً.

فلنتبت انتباهنا تحديداً على الخاصية الدالة التي أدخلها جمع القرآن الذي تم القيام به في عهد الخليفة عثمان، (مات 656م)، وذلك عندما عين لجنة، يمكن أن نسميها لجنة خبراء، لجمع الأجزاء المتفرقة من الوحي القرآني لوضعها في المصحف، هذا الكتاب الذي يقع الآن تحت أعيننا. ومن بين هؤلاء الجامعين، ثمة شخصية ذات أهمية عظمى، إنه زيد بين ثابت، كما يؤكد لنا هذا حديث من الأحاديث: "كنا عند الرسول نجمع أجزاء القرآن"، وهي أجزاء مكتوبة على الورق، والعظم، وسعف النخيل. وكان زيد هذا، على صغر سنه، صاحباً من أصحاب الرسول. ولأنه مثقف، فقد كان واحداً من كتابه. ولقد تتبع تعليمات الرسول، وكان "ملهماً من الله" كما تقول الأحبار، فأدخل هذا التقسيم الأول إلى سور، وقد كان من شأنه فيما بعد احترام ما جمع.

وما دام الحال كذلك، فلنكرر قولنا إن هذه الطبعة، لأنها كانت كذلك، والتي أنجزت بشكل نهائي في عهد عثمان، لم تتقيد بأي حال من الأحوال بالنظام التسلسلي لتاريخ الأحداث. ونضرب على ذلك مثلاً، إن السورة التي تحمل عنوان "البقرة"، وهي ثاني سور القرآن المكتوب، لم ينزل بها الوحي إلا في لحظة متأخرة من لحظات تسلسل تاريخ الوحي، وقد كان ذلك أيضاً في اللحظة التي غادر محمد فيها مكة متحهاً إلى المدينة. وثمة آية في هذه السورة أيضاً، لم يوح بها إلا في نهاية الرسالة تماماً. وإن هذا التباين بين تسلسل تاريخ الأحداث وتتابعها وبين

جمع القرآن ليعد أمراً عظيماً. ذلك لأنه في الواقع، منذ هذه اللحظة تبدأ هيمنة القرآن المكتوب، وإن كانت هيمنة القرآن المقروء أو المتلو لم تنته، وهي مازالت إلى اليوم مساوقة للقرآن المكتوب.

وهكذا، فإن رسالة الإسلام لا تزال اليوم تنقل جميعها عن طريق الصوت الشخصي للفرد أو للجماعة، مشعة بالنفس الإنساني. وإنها لتنتقل كذلك عن طريق الكتابة، والأداء البصري. وهوطريق غير مباشر في الحقيقة، ولكن الطباعة ستوسع ذات يوم بفضل الانتشار الخارق الذي يعرفه العالم لها، هذا العالم الذي يدين بها. كما ستسعى تقنية الإعلام هذا المسعى، وكذلك سيكون حال جزء كبير من البنسي الحاضرة. ولقد يعني كل هذا أن مبادرة عثمان كانت مستقبلية. ولقد تعرَّضت هذه المبادرة لانتقادات القراء والحفظة. وإذا كانت هذه الانتقادات في مثل هذه الحالة تعاقب المرور من الكلام إلى الكتابة (ألم ير الصحابي عبـــد ا الله بن مسعود فيها تشويها للرسالة الأصلية)، إلا أن القفزة التاريخية التي أبانها جمع القرآن لم تكن أقل قبولاً. فهي أصل النص الذي لا يزال أيضــاً تحت أعيننا. وهو نص لم يعترض عليه لا في مجموعه ولا في تفاصيله أحـــد من الفرق العديدة التي فرقت الإسلام. فلقـد وصلنـا إذن وضامنـه روايـة متتابعة وبحمع عليها.

\* \*

إن الاستشراق إذ درس النص القرآني، مسلحاً بعاداته في المنهج التاريخي، فقد أسس نفسه على التسلسل التاريخي للنزول. وكان هذا منه

إفراطاً إلى حد ما من وجهة نظري. وربما كان قد فعل هـذا لكـي يظهـر تطوراً لمتصور الله يقوم في التأكيدات المتتالية للنص. ولقد انطلق هذا الأمر من مكتسبات علم الأديان المقارن، تماماً كما تطور هذا العلم منذ ستروس ورينان. ولكنني لست مقتنعاً قناعة كاملة بأنه يلائم هذه الرسالة. ويعود سبب ذلك لأنه يجب أن ناخذ نظام هذا الجمع مأخذ الجد من جهة، فهو يمثل حرفياً، ذلك النظام الذي تبناه الوحى الإسلامي لنفسه. وإنه ليحبرنا وجوديـاً على الأقـل عـن التصنيـف الأولي للإسـلام نفسه. وإنه لنظام لم يعد من الحكمة أن نقيم نظامنا بديلاً عنه. كما يجب أن نفعل هذا، من جهة أجرى، بسبب السمة التوحيدية لعقيدة التوحيد البدئية. وكيف يمكن الزعم بهذا الخصوص بأنها لم تكن بدئية بمقدار ما كانت قطعية، وأنها لم تكن محددة في البداية كما كانت في النهاية؟. وإننا، حتى في الرياضيات، لنولي حزءاً من اهتمامنا للقوة الناتجة عن فرضية البداية. ذلك لأنها هي التي تعطى الدفع لكل ما تبقى. ولـذا يجب في الحالة الخاصة أن نبرهن على وجود إجراء جمعي. وما دام الحال كذلك، فهل نستطيع أن نفعل هذا بالنظر إلى بعض العناصر؟. إنني لأعلم حيداً أننا نستطيع التأويل، والتلاعب، كما يمكننا أن نحاول التقاط الأخطاء... غير أن البرهان، باتباع منهج حيد، لن يكون أقبل على من يرغب بالهدم، حتى ولوكانت مثل هذه العمليات تثير الإعجاب في عصرنا.

إن هذا لا يعني أن جهد الاستشراق يستحق الازدراء. فلقد حقق الفائدة بإدخال النقد إلى ميدان متروك إلى حجة السلطة. وهكذا فقد ميز فقه اللغة في تعبير السور نفسه بين فترة مكية وقترة مدينية. ثـم إنـه قسـم

الفترة المكية إلى فترة أولى للانبجاس بوصفها انبجاساً للوحي، ذات نبرة رؤيوية تتميز بوصف مذهل لنهاية العالم، وإلى فترة ثانية يتوسع الإيقاع فيها ويصبح أكثر شرحاً. وأخيراً، ثمة فترة ثالثة تأخذ السور فيها إرادياً شكل عظة متوازنة، وتصطنع في بعض الأحيان توزيعاً يدور على ثلاثة أقسام. وأما سور المدينة، فقد اتجهت عموماً نحو التشريع، وإن كانت الحماسة الوصفية والغنائية لم تغب قط عنها.

ولكن لننظر عن قرب أكثر. إننا إذا فحصنا بانتباه تكرار النصوص المنبعث من هذه المراحل المختلفة في نظام جمع المصحف -وإنسي لأعتذر إذ أتحذلق قليلاً هنا، فالأمر يستوجب هذا كما أعتقد - أي المرحلة الرؤيوية الأولى لمشاهد القيامة، تلك التي ظهر فيها جوهر الوحى، والانبثاق الأول، والتي عبرت عن نفسها بإيقاعات حد قصيرة، وتحمل بصمة شعر عنيف، يعرف بالأذن كما يعرف بالنظر، إن هذه السور إذن تحدونها منتثرة في النصف الثاني للطبعة. وعلى العكس من هذا، فإن سور الفترة المكية الثالثة، أي تلك التي تأخذ شكل عظة متوازنة، وتكتسىي مظهر الرشاد، ولا يكتفي الرسول فيها بإطلاق صحيته التوحيدية، ولكنه يتعلق بتطوير التعاليم، إن هـذه الفـرّة لتوجـد موزعـة توزيعاً تناظرياً في كل النصف الأول. فهل يدين مثل هـذا التناظر إلى المصادفة؟. من الصعب على المرء أن يظن ذلك!.. أما ما يخص السور التشريعية، أي تلك السور التي نزلت في المدينة (أنتم تعلمون جميعاً، وإني أخطأت إذ لم ألح على ذلك، أن الرسول في عام 622 قد اضطر، أمام معارضة مواطنيه، أن يهاجر من مكة لكي يلجأ إلى المدينة، حيث

أسس فيها نوعاً من الجمهورية النبوية)، فإنها لاحقة في تسلسل تاريخ نزولها على السور الأخرى. وإنها لتتوزع في الطبعة على كل نسخة الكتاب، وإن هذا ليكون بدءاً من السورة الثانية، أي بدءاً من سورة "البقرة"، وحتى النهاية. وها هو أمر آخر لا يمكن للمرء أن يعزوه إلى المصادفة أيضاً. وإنني لأعتقد أننا بهذا قد بدأنا نلازم عن قرب كاف التوزيع القائم في النظام الرباني.

الا فلنجعل التحليل أكثر قرباً. إذا كان التنافر الذي انطلقنا منه في هذه المحاضرة هو المهيمن بين نظام تسلسل تاريخ النزول ونظام الجمع، وقد تبين أنه دائم، إلا أنه يعاني مع ذلك من بعض الاستثناءات. ذلك لأنه يوجد في القرآن عشرات السور هي في الوقت نفسه متتابعة في إطار نظام الوحي وفي إطار نظام الجمع. هذه السور تبدأ من الرقم 21 وتنتهي بالرقم 51. وإنها لتتطابق في نظام النزول مع ما يأتي بعد السورة /50/ وإلى /67/. وإنكم لتلاحظون مباشرة أن هاتين السلسلين تظهران بمظهر قلب العبارة، وتدوران، إذا كنا نستطيع قول ذلك على الرقم /50/ أو على الرقم /50/ أو وذلك إذا أحذنا بعين الاهتمام شدة قصر السور الأحيرة. ولذا، فإن محموع هذه "المطابقات" لتوقظ صورة لركيزة مركزية. وهكذا يتقوى انطباعنا عن نظام نحن لا نملك مفاتيحه بكل تأكيد ...

38

إننا لن نطيل البحث في هذه النقطة. فالقرآن فسح المحال حلال القرون، وإننا لنشك في هذا، للمضاربات الكلامية، والرقمية، وتقريباً الكابالية - Kabbalistiques\*، وهذا مجال لن ندخل فيه. ومع ذلك، فإن الملاحظات التي سترد في الأسفل، كما تبدو لنا، ليست أقسل مسن ملاحظات في حدها الأدنى. وإنها لملاحظات يصعب الاعتراض عليها بسبب هذا. وكذلك هو حال بعض الملاحظات التي سنضيفها الآن.

كنت قد تكلمت عن وسط القرآن. ويجب على المرء أن يتوسع أيضاً في هذا. فسورة "الحديد" رقمياً، تستطيع أن تدعي لنفسها صفة الوسطية. ذلك لأنها تأخذ الرقم /57/ بين السور البالغ عددها /114/. واننا لن نستطيع كما يبدو أن نستنتج من هذا الأمر شيئاً مهماً. وعلى العكس من هذا، لن يكون سواء أن يتمركز الوسط الوظيفي للأصوات (أي العدد الصوتي من كل طرف) في الآية /74/ من السورة /81/ (الكهف). وكذلك الحال بالنسبة إلى الوسط اللفظي (أي العدد نفسه من الوحدات اللغوية الصغرى) في الآية /20/ من السورة /22/ (الحج). وإن الأمر ليكون هو نفسه بالنسبة إلى الوسط التصنيفي (أي العدد نفسه من الآيات) في الآية /26/ من السورة /26/ (الشعراء).

ولكن من ذا الذي يعلم إذا كان هذا المكان عموماً لا يأخذ في القرآن أهمية خاصة؟. مثال ذلك أواسط السور الطويلة. فلنقم بالتجربة وليكن مثلنا هو السورة الثانية "البقرة"، والمكونة من/286/ آية.

<sup>•</sup> Kabbale : كلمة عبرية، وهي تعني تأويل اليهود لنص التوراة تأويلاً باطنياً ورمزياً. وإن أنصار العلوم الخفية يستعملون رموز الكابال بمعنى سحري. وهكذا، فإن معنى الصفة كاباليستيك التي وردت في الأعلى، يكون هو الاعتماء بالعلوم الخفية والمسحرية. (مترجم).

فإذا أخذنا الآية /143/ التي تتحدث عن "الأمة الوسط"، فسنرى بالتحديد أنها تقسم السورة إلى قسمين. أما الأول فيبين حكاية حكمة التطابق في حيوان التضحية. وأما القسم الثاني، فيشكل كتاباً شرعياً مُوذجياً. وإنه لمن المستحيل أن يقلل المرء من أهمية الوقف في منتصف الآية. ويمكننا أن ننظر بالطريقة نفسها إلى السورة الثالثة "آل عمران". فالآيات من /98/ إلى /104/ الخاصة بتشكيل الأمة الإسلامية إزاء أهل الكتاب، تستنفر الانتباه. وكذلك السورة رقم /41/ "النساء": إن الآية رقم /8/ عن المنافقين لتشكل نقطة تلاقي، وإن إدراجها في هذا المكان الاستراتيجي ليس عبثاً.

يجب أن لا ننتظر مما ليس هو قاعدة أن يكوّن اطراداً مستمراً. وإن البحث الذي يمكننا أن نقوم به عن هذه التشكيلات الوسطية للمجموعات الفرعية القرآنية له ما يمكن أن يزوده، كما نعتقد، ببعض الاسهامات الدالة.

وإن الأمر ليكون هو هكذا بالنسبة إلى أهمية إيقاع التجمع بين الآيات بحسب المعنى: ثمة مقطع شعري مكون من كلمة، هذا إذا تجرأنا فخاطرنا بالفرضية. فهنا وهناك في الواقع، ثمة سلاسل من عشرة سور، أو من عشرات متعددة تكون مفاصل من المعنى العام للسورة. بينما نجد في أمكنة أخرى تجاورات أكثر اقتراباً، كما لو أنه يوجد تتابع لقول ورد، وكما لو أنه يوجد، بكلمة واحدة تساوق [وهذا هو المصطلح المخصص للتوراة]. وهكذا، فإنكم تجدون في القرآن عبارة ما، ثم تجدون مباشرة بعد ذلك، صيغة تجيب على نحو ما على الإشارة السابقة بصورة احتفالية، وتعظيمية أو تبريكية. وحول هذا التواتر أيضاً انظروا ترجمة

للقرأن أو انظروا في النص القرآني، إذا كنتم تستطيعون ذلـك، ولاحظـوا هذا النوع من الحوار ذي الصوت الواحد.

هذه بعض الملاحظات، المعروفة حيداً في حـزء منها، والشخصية في حزء آخر، والتي تقودنا نحو المقدمات المنطقية لموجزنا، هـذا إذا كنا بحرؤ أن نوجز بخصوص مادة عظيمة الخطورة. ولكن لكي يتقدم المرء مع ذرة من الأمان في مثل هـذه المادة، يجـب أن يُخضع القرآن مسبقاً إلى دراسة منطقية، وسيميائية، وصوتمية (Phinologique) في وقت واحد: وهذا أمر، في حدود علمي، لم يقم به أحد ...

والآن، فلنحاول أن نقوم ببعض المحاولات لمقاربات ليست شكلية ولكنها مضمونية. ذلك لأن ما قمنا به من دراسات إلى الآن، لا يتعدى الشكل الخارجي. ألا فلندخل إلى داخل النص، أو فلندخل على الأقل إلى ما هو سهل البلوغ بالنسبة إلينا عن طريق المعنى الواضح للغة. فلقد لاحظنا، منذ وقت مبكر، أنه تهيمن مقدماً في كل سورة هذه الفوضى الشائعة التي تكلمت عنها والتي تثبط جداً همة القراء الغربيين. أجل إن كل سورة هي سورة متعددة الموضوعات. ولقد كان هذا من قبل هو حال الشعر قبل الإسلام. ثم إن كل جزء من سورة ما، نجده متعدد المستويات ويتكرر غالباً. وإن هذا الأمر لصحيح إلى درجة أن أحد المستشرقين الإنكليز، وهو من أكثر الناس وضوحاً، واسمه ريشار بيل،

كان قد افترض في دراسة كتبها عام 1937 أن المجموعة التي كلفها عثمان بجمع القرآن قد عثرت أحياناً على وثائق تثبت وجود متغيرات خاصة بالسورة نفسها. وإنها إذ لم تحرؤ أن تختار بينها، فقد ضمت بعضها إلى بعض. ولعل هذا ما يفسر التكرارات التي نلاحظها في بعض المواضع من القرآن والقفر المتنابع للمعنى. وعلى كل، فإن هذا يعد تفسيراً كأي تفسير آحر.

أما فيما يخصني، فلا أعتقد بـأن هـذا هـو التفسير الملائـم. وانظروا لماذا. إننا إذا تركنا أنفسنا لقراءة تفصيلية لبعض الآيات، فإنسا سنلاحظ أن نظام العرض يستحيب بشكل احتمالي للنظام. ويعتقد الدلاليون أنهم قد استحوذوا على هـذا النظـام منـذ اكتشـاف سوسـير واكتشـاف علـم وظائف الأصوات. إنه نظام آني في زمنه. وهو نظام يصف في معظم الأحيان جملة من التشابكات. وإنه ليتعارض مع النظام التركيبي، أي يتعارض مع نظام التتابع، ونظام الإجراء. ذلك لأن المواضيع تتقاطع في الآنية، وبهذا تعود الأسباب وتتحابك. فهل تسمحون لي بـإحراء مقارنـة من النوع المألوف؟. إن نسيج القرآن ليذكرني بالسجاد المغربي، حيث يظهر اللون نفسه في كل مكان على السطح، وحيث تمثل السُعَيفة نفسها \* أو النجمية \*\* المركز، والزوايا، والضفاف المتوسطة. ولنفترض أن هـذا كلـه بـدل أن يكـون سـطحاً، وامتـداداً في المكــان، كــان امتــداداً كلامياً في الرمان. هكذا هو الحال في القرآن، حيث الموضوعات تعود نفسها وتتقاطع. وإن هذا لصحيح إلى درجة أننا نستطيع أن نجد في تفاصيل بعض الجمل هذه التشابكات.

<sup>\* -</sup> السُّعَيفة: زخرف مكون من سعف النخل. (مترجم).

<sup>\*\*-</sup> النجمية: رسم أو زينة على شكل وردة أو نجمة. (مترجم).

## وسندل على ما نحن فيه بمثلين:

أما الأول، فيظهر التتابع فيه غير منطقي إلا تكن القراءة آنية. وإذا كان ذلك كذلك، فلننظر في السورة /12/: لقد أدت مؤامرة المصريين بيوسف إلى السحن. وإذ كان الحال هكذا، فقد تصادف أن كان هو الوحيد القادر على تأويل حلم الملك:

\* وَقَالَ الْوَلِدُائِتُونِي بِهِ فَلَمَّا جَاءَهُ الرَّسُولُ قَالَ ارْجِمْ إِلَى ' رَبِّكَ فَسَّنَلُهُ مَا بَالُ النِسْوَةِ التِي قَطَّمْنَ أَيْدِيَهُنْ إِنَّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمُ\* فَسَّنَلُهُ مَا بَالُ النِسْوَةِ التِي قَطَّمْنَ أَيْدِيَهُنْ إِنَّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمُ\* قَالَ مَا خَطْبُكُنَ إِذْ رَوَدَتُّنَ بَوْسُفَ عَن نَفْسِهِ قَلْنَ مَشَ لِلَّهِ مَا عَلِمُنَا عَلَيْهِ وَإِنَّهُ مِنْ شُوءٍ قَالَتِ امْرَأَتُ الْعَزِيزِ الثَّنَ مَصْمَلَ الْمَقُ أَنَا ۚ رَوَدَتُهُ عَن نَفْسِهِ وإِنَّهُ لَوْنَ الصَّدِقِينَ \* ذَلِكَ لِيَعْلَمَ أَنِي لَمَ أُخُنْهُ بِالْغَيْدِ وَأَنَّ اللَّهَ لَا يَمُدِي كَيْدَ الْفَائِنِينَ \*

هذا هو نص القرآن. إنه في جملته الأخيرة ليشكل صعوبة بالغة أمام المترجمين. ذلك لأنها كما هو بدهي لا يمكن أن تنسب إلى امرأة العزيز، ولكن إلى يوسف/ كما هو مفهوم، وأن الآية /52/ يجب أن تقرأ بعد نهاية الآية خمسين. غير أن هذا الأمر يحدث صعوبة في القراءة التركيبية الأفقية. فالحوار لا يفسر إلا في التشابكات. فإذا أحصينا كل عبارة من العبارات وضممناها إلى الحروف: d, c, b, A. وعنينا بالحرف A السرد، وبالحرف الخطاب بأسلوب مباشر، وبالحرف الخطاب بأسلوب مباشر، وبالحرف الخطاب بإسلوب غير مباشر، وبالحرف الفكار يوسف نفسه، فسيعطي هذا الأمر التتابع التالي:

Abd, Ab, Ab, Abcd, Ab أ. وإن هذا العرض القائم على تسعة عناصر للنظام المتقاطع أو المتراكب، كثيراً ما يتكرر في القرآن، كما أعتقد.

ولكن سأقدم مثلاً اكثر إدهاشاً لأنه اكستر تعقيداً. إني سأترجم مقطعاً من القرآن، وإني سأضع في بداية كل تركيب من تراكيب النص حرفاً يميز سمة حاصة:

A) ألن يكفيكم. b) أن يهدكم ربكم بثلاثة آلاف من الملائكة منزلين؟. c) بلى. b) إن تصبروا وتتقوا ويأتووكم من فورهم هذا يهدكم ربكم بغمسة آلاف من الملائكة مُسَوِّمين. b) وما يعلمه الله إلا بشرى ولتطمئن قلوبكم. E) وما النصر إلا من عند الله العزيز المكيم. b) ... ليقطع طرفاً من الذين كفروا أو يكبتهم فينقلبوا خائبين. c) ليس لكمن الأمر شيء. b) أو يتوب عليهم أو يعذبُهم فإنهم ظالمون. c) ولله ما في السماوات وما في الأرض.

سورة /3/. آية /124–128/.

وضع هذا الخطاب في فم الرسول لحظة معركة بدر (أو كما تـرى فئة قليلة لحظة معركة أحد). وإنه ليتفكك إلى مقاطع تتميز بما يلي:

كي نوضع الفكرة أمام القارئ، سنعمد إلى شرحها على النحو التيالي: إن السرد المتضمن في A ليشكل عنصرا. ولقد بحد أن باقي العناصر إذ تضاف إليه، فإنه يشكل معها من غير تكراره فيها تسعة عناصر. وإن كل عنصر منها ليمثل بحرف من الحروف. وعلى هذا، فإنه يمكن تمثيل فكرة جاك بيرك على النحو التالي. مل ح (A) سرد + (b) سرد + (c) خطاب باسلوب مباشر.
 طحه سرد + (b) خطاب بأسلوب مباشر + (c) خطاب بأسلوب غير مباشر + (b) أفكار يوسف نفسه.
 في سرد + (b) خطاب بأسلوب مباشر.

- A تأكيد عام لخطاب إعجازي.
  - d ظروف الخطاب وشروطه.
    - c قبول المؤمنين.
- تعليقات على هذه المعجزة: تفسير يقوم به علم النفس الجمالي، ثم هناك الاستراتيجيا والثواب.
  - g E تسبيحة شكر لله.
  - حذف المحاطب بوصفه عاملاً من عوامل المعجزة.

فإذا قرأنا الآن النص بالتتابع، فسنلاحظ أن عدداً من المقاطع تتشابك كما يلي: g F d EdbcA. وإن هذا التشابك ليسبب للقراء وللمترجمين مصاعب عظمى. ولقد نجد أن مفسراً مثل طاهر بن عاشور يتردد في أن يرى في داخل أحد المقاطع: "إن تصبروا، إلى آخره" (الآية 125)، تدخيلاً لعنصرين من عناصر الجملة. وإذا كان ذلك كذلك، فإن القراءة عنده يجب أن تكون: "إن تصبروا وتتقوا بمدهكم وبكم بغمسة آلاف من الملائكة وبأتوكم من فورهم". وإنه ليعطي لمثل هذا النقل المكاني أمثلة مشابهة مأخوذة من الشعر القديم. ولقد يكون من الأفضل للمرء أن يرى، كما في كل المقاطع، حالة قصوى من حالات البنية في تشابكها، والتي سبق أن دللنا عليها.

\* \*

سنلاحظ عند قراءة القرآن بكل سعته أن المضمون ينتظم تبعاً لسلسلتين من الأبعاد. أما السلسلة الأولى، فأسميها سلسلة البعد الدائم. وأما الأخرى، فأسميها سلسلة البعد الظرفي. فأي دوام؟. إنه كما هو

معلوم ذلك الدوام الذي يتعلق بمجموع العقائد المتصلة بعالم البعث والحساب، أي بما هو جوهري. وإنه لدوام يلامس فلسفة دائمــة للتــاريخ - فالشعوب الآثمة الــــيّ تلقــت وحيـاً و لم تتبعـه حــل بهـا العقــاب. وإنــه كذلك لــدوام يتصــل بالتنــاغـم الكونــي، ويعـين علــي إثبــات وحــود ا لله طبيعياً. وإن هذه ثلاثة أبعاد أساسية في الخطاب القرآني. ولكن ثمة أبعاد أخرى تنضوي تحت البعد الظرفي، وسنسميها أيضاً الزمانية، وذلك كمـــا يغعل علماء الاحتماع. ولقد نضرب مثلاً على ذلك بتلك الإشــارات إلى أخبار العصر: فمما يدخل في هذا المضمار وصف معركة بــدر (624) في المقطع الذي قرأته آنفاً. وكذلك أيضاً، تلك الإشارات الخفية والحيية، ولكن الظاهرة، إلى سيرة الرسول نفسه. وإنها لإشارات عديدة. وثمة أيضاً ما هو أكثر، فالمقاطع تميط اللثبام عن ظاهرية للوحى. وإن الأمر ليكون هو كذلك بالنسبة إلى العديد من العلاقات الخلافية بين الرسول ومعارضيه، الظاهرين أو الخاضعين. والدليل على ذلك أن خطاب هــؤلاء أحياناً ينعكس كما هو في القرآن، بل إن بعض أقوالهم قد أعيد أحذها فيه بقصد ساحر. ولا يمكن لكل هذا أن يخرج ثانية إلا في حالة الظرف. فكيف يمكن للمرء أن لا يرى مشاركة أبعاد الدائم والظرفي، عموماً، في هذه التقاطعات المتداخلة؟. فثمة عدد قليل من بواعث النص لا نستطيع، من قريب أو من بعيد، أن نميزها. لاسيما أن الباعث يكوِّن ترتيبها.

فلنحلل مثلاً الآيات الثلاثين الأولى من السورة /2/. ولقد نجد أن تعاليم أسس الإيمان (الآيات 3، 4، 5) تتحد فيها مع الجدل ضد العصاة (الآيات من 6 إلى 20). ثم إنها تحمل البرهان الطبيعي (الآيات 21-22) وتعلن عن مجموع العقائد المتعلقة بالبعث والحساب (الآيات 24-28).

وثمة مثل آخر: في الآية الأولى التي تروي قصة الإسراء (السورة رقم17)، تتابع عدة أمور: تهديد للكافرين من اليهود (الآيات 2-8)، ثم نحد، في تعاقب متراص، الآيات من 9 إلى 10 (وهبي آيات تتعلق بالبعث والحساب)، ثم يأتي العقد الطبيعي (الآية 12)، ثم نجد ثانية محموع عقائد البعث والحساب (الآيات 12-15)، وكذلك الآيات 18-20، وأخيراً، نحد أن الآيات (16-17) تشكل إطاراً لعبارة تتعلق بفلسفة التاريخ في القرآن.

ويمكن رصد هذه التشابكات في مقاطع عديدة. وإنها لتظهر، كما نعتقد، التداخل نفسه بين المعطيات البنيوية والمعطيات الظرفية.

ربما نكون قد تقدمنا قليلاً في فهم علم التصنيف. فلقد اكتشفنا منه اطرادات عديدة. ومع ذلك، فإن الادعاء بأننا قد أمسكنا بسر البركيب لا يزال عنا بعيداً. وإذا لم نحل، كما يفعل المؤمن، هذه العقبة، بل هذا المحال إلى الإعجاز، فإننا سنتبين أن كثيراً من الدراسات السابقة على التحليل والتي يمكن أن نؤسس أنفسنا عليها لم تُنجز بعد فيما نعلم. وإننا بهذا لنفسر ضعفنا النسبي (أو كسلنا أو تواضعنا): فنحن نحتاج، مشلا، إلى تحليلات في علم العروض تسمح بعقد علاقة بين تطورات المعنى وحركات الإيقاع. كما نحتاج أن نلجاً إلى فقه اللغة في معاينة قفلة الآيات ومتغيارتها المحتملة في مسار السورة، إلى آحره: باختصار، إننا نحتاج إلى سلسلة من الأبحاث، عدم امتلاكنا لها يتركنا بلا حول.

ستتركني الحاجة إلى مثل هذه الأبحاث بلا حول أمام حالة فريدة، أود أن أحيطكم بها الآن علماً.

سأقدم بعض الوريقات المرسومة للقرأن. وهي موجودة في مسجد تونس الكبير. والمخطوط يحمل الرقم 14246. وإني لأظن أنه قدجاء من مكتبة الشيخ طاهر بن عاشور. فهو قطعة جميلة بريشة الخطاط الحاج زهير باش مملوك، خطها في عام 1867. وإن الصورة المعروضة لكم، كان قد تم تصويرها خصيصاً لي بلطف تدخل صديقي القديم، فهو وزير سابق، وكاتب المأساة الرمزية "السد". ويجب علي أن أشير إلى أن هذا المخطوط الجميل قد أعاد إنتاجه، سابقاً على أكمل وجه، ناشر تونسي. ولكن حتى الآن، على حد علمي، ما من أحد من القراء، ولا الناشر، ولا الناسخ نفسه قد انتبه إلى الغرابة التي سأقدمها لكم.

في كل هذا القرآن، وإلى أن نبلغ سورة "البروج"، فإننا عندما نفتح هذا المخطوط وتستوي صفحتاه في الجانبين سطحاً، فسنلاحظ أن بعض الكلمات في الصفحة اليسرى تعيد انتاج الكلمات نفسها في الصفحة اليمنى. ويجلي هذا التناظر بين الكلمات اختلاف لون الحبر المستعمل في رسمها عن لون الحبر المرسوم به باقي النص. وإن الأمر ليكون مدهشاً، خاصة وأن مثل هذا التناظر لا يستطيع ظهوراً إلا في كتاب يتضمن خمسة عشر سطراً في الصفحة. وإن هذا ليصبح مذهلاً، بكل صراحة، إذا فكرنا بأن نظام النشر، كما أشرت إليه سابقاً، لا يعيد

إنتاج نظام النزول بأي حال من الأحوال. وإذا كان ذلك كذلك، فيحب أن يكون هذا التناظر إذن قد ساس جمع شتات المقاطع الذي نظمه الخليفة عثمان. وإنه لجمع يتناسب مع نظام افتراضي مسبق التصميم.

وسيقول المؤمن، في النتيجة، إنها لمعجزة تضاف إلى كتابه المؤسّس. أما فيما يتعلق بالباحث العلماني، فسيرى فيه من غير ريب حالة محدودة لهذه الاطرادات النصية التي وقفت عليها الشعرية الحديثة (جاكبسون، ميشونيك) عند بعض كبار المبدعين، مشل هيجو، ومالارميه، وبودلير، إلى آخره. ولكن التناظرات عند هؤلاء تبقى دون التناظرات التي وقفنا عليها هنا، فالدراسات التي باشرناها في الأعلى هي دراسات في بدايتها على كل حال، ذلك لأن الأمر إذ هو مجهول - إلا إذا فاتني العلم بذلك - في الدراسات الشرقية والغربية، فلا يمكنه أن يفسر إلا بعد إجراء بحوث جديدة.

لنقل على الأقبل إن تكرار هذه الكلمات ليبدو في دخوله إلى النص على شكل قوافي. ذلك أن كل كلمتين تأتيان معاً. ولكنهما تأتيان وبينهما فسحة أكثر بعداً مما يحتويه أي بحر شعري، ويجب أولاً إحراء حساب للزمن الصوتي الذي يفرق بينهما، إذا صبح قول هذا. ويكون ذلك مثلاً بحساب عدد الوحدات الصوتية (الفونيمات) المبذورة بين هذه التكرارات. أو يجب، بشكل أكثر دقة، إحسراء حساب لعدد الوحدات الصوتية الطويلة والقصيرة. فإذا ذهبنا مفسرين هذا النوع من الترقيم وكأنه قرع إيقاعي واسع جداً للترتيل، فيجب علينا بعد ذلك دراسة علاقة هذا الإيقاع بالتقسيمات التقليدية للنص، كما يجب دراسة حركة الخطاب.

وهذا هو أيضاً مبحث لم يقم به أحد، ولكن لا شيء يمنع البـدء به، فإلى العمل!.

## الزمن في القرآن

ما إن صمتت مدافع إيينا (lena) في عام 1807، حتى قيام هيجل بنشر كتابه "ظاهراتية الروح -- Phénoménologie de l'Esprit". ولقد أسكن في رأس هذا العمل الهائل مقدمة ترن فيها هذه العبارة الفريدة" "الحقيقي هو الصيرورة نفسها". وإلى تلك اللحظة، دمج الناس إلى حد ما متصورات الحقيقة، الواحد في الآخر. ونقصد بذلك متصور الدوام، بطبيعة الحال، ولكننا نقصد أيضاً متصور الثبات. ولكن ها هي حقيقة الجواهر قيد بدأت بالتحرك، بل أخذت في استخلاص الأكثر حميمية فيها من هذه الحركة. فالتأكيد لم يكن رهاناً بسيطاً قُذِفَ في الوهم. فالفيلسوف الذي كان ينظر إلى العالم من حوله، وهو عالم الوهم. فالفيلسوف الذي كان ينظر إلى العالم من حوله، وهو عالم يتجاوب فيه صدى قرقعات السلاح، كما هو حال عالمنا اليوم، كان قيد

كتب بعض الصفحات التي تلت هذه المقدمة: "ليس صعباً أن نرى أن عصرنا إنما هو عصر ولادة وعبور إلى مرحلة جديدة". ولكم كانت هذه العبارة نبوية!. ولكن إذا كان هذا المفكر العظيم قد أعلن هكذا مجيء ما سميناه منذئذ الزمن المعاصر، فإننا نلاحظ، نحن، صدعاً أبعد غوراً بكثير من ذلك الذي استشفه هيجل بهذه البصيرة. ذلك لأنه يكفينا أن ننظر إلى العالم وهو يتغير من حولنا وفينا بسرعة تعد دالة أسية.

فلننظر إلى ذات المفهوم الذي نصطنعه لأنفسنا عن الحداثة. لقد بدأنا بالتعب من هذه الكلمة. وكثيرون أو لتك الذين يتكلمون عن ما بعد الحداثة. فمنذ حيل تقريباً، هيمنت على رؤيتنا للعالم فكرة التقدم، أي ذات روح زمني متصاعد ومرتبط بزمن التطور التقني المتتابع. وإن هذا الأحير ليتطلع إلى البعيد كما نعلم. وإنه ليقفز دائماً إلى الأعلى. ولقد تجاوز بصواريخه حدود النظام الشمسي. ولكن ما لم نعد نعتقد به هو أن تكون كل نتائجه الطبيعية ملائمة. فثمة فيها ما هو هدام. وإننا لنملك عنه معرفة واسعة. فالأجيال التي سبقتنا كانت تغذي تفاؤلها بكل تطور. ومن هنا تأتي بالفعل فكرة معنى للتاريخ يكون هو فيها في الوقت نفسه منقذاً وفاجعاً. وإنه في النهاية يكافئ، من ثورة إلى ثورة، بروميته \*

Promethee : أسطورة يونانية. إنه شخصية من عرق التيتان. وهبو المعلم الأول للحضارة الإنسانية. سرق من السماء النار المقدسة، وحولها إلى بشسر، فقيدته زيوس، كبرى الآلهة اليونانية، عقاباً له. ووضعته فوق حبال القوقاز، حيث تسلط عليه عقاب ينهش كبده، وهو يدفعه عنه من غير توقف. ثم خلصه بعد ذلك هيراكليس، ابن الآلهة زوس. وهو بطل مشهور في الأساطير اليونانية، كما يعد تجسيداً للقوة. ويمكن القول أخيرا إن شخصية بروميته قد ألهمت كثيراً من الأعمال الأدبية (مترجم - عن قاموس لاروس).

بالخلاص من قيوده. ومنذ ذلك الوقت، وربما يكون هذا هو ما بعد الحداثة، فإن فكرة التقدم قد افترقت عن السبق التقني. ولقد افترقت كذلك عن فكرة السعادة خاصة. وربما تكون قد تبخرت.

ثم افتتحنا بعد ذلك معنى التعددية. ولقد كان بعضنا، وليس كلنا للأسف، يرى أن الإنسانية بوصفها موحدة، هي أيضاً ذات أساس جمعي، وأن التاريخ والحضارة يستطيعان أن يحتويا نماذج مختلفة. وثمة فكرة ثالثة ترتبط بتطور اللسانيات. فالفكر يلح ويقف اليوم طويلاً على فكرة الاتصال: فمن يعلم إذا كانت هذه الفكرة لا تميل ممكر، إلى إلغاء الفكرتين السابقتين، وذلك لأنها تميل إلى جعل العالم حاضراً إزاء نفسه، بالتأكيد، ولكنها تجعله موحداً كما تجعل دوامه لحظياً تقريباً ...

وهذا ما يقودنا إلى القرآن، وذلك عن طريق غير مباشر، وربحا ترون أنه غير متوقع. لماذا؟. ذلك لأن القرآن يُحدد نفسه بوصفه إيصالاً. غير أنه إيصال ذو نظام مختلف بكل تأكيد. فمن منظور عامودي، نرى أنه: إيصال من الله إلى البشر. وإنه ليحدد نفسه بوصفه "بلاغاً". ولقد نستطيع أن نحدده بوصفه إيصال المطلق. بل بوصفه الإيصال المطلق. فالوحي، بحسب العقيدة التي أحاول أن أوضحها، بالتطابق مع أفكار أهل السنة، أي مع رأي أغلبية العلماء، يقيم بالفعل رابطاً بين العظمة الإلهية وبين حركية الإنسان ونقصه. وإن ليظهر مما يسميه علماؤنا القروسطيون في اللاهوت والفلسفة اتصال الألسنة أو الجواهر. وإن ليعد ممراً بين عمولات لا تختزل. فالقسمان ينتميان إلى طبيعة ورتبة غير متساويتين

على الإطلاق، ذلك لأن الأول هو من النوع الثابت، وأن الثاني همو من النوع النسيي والزائل. وإذا كان ذلك كذلك، فالوحي إنما يكون حوهرياً هو الذي يقيم اتصالاً بين الله تعالى، وبين السفلي، والزاحف، والزمني. "فهني": ها هي الكلمة العظمي منطلقة.

سندرس اليوم كيف يكيف مدخل الزمن نفسه في المطلق الذي يتبادل الاتصال مع ينقل نفسه. فإلى أي حد سينتشر هذا المطلق الذي يتبادل الاتصال مع الإنسان، وإلى أي حد سينتشر هذا الخلود المهاجر في الزمن؟. وإلى أي مستوى من مستويات النص؟ ثم عن أي مستوى من الحلول المقترحة أو المحددة، ستنشأ مؤسسات، وأدوار اجتماعية، وسلوك، بل شخصيات تستند إليه أو تدعيه في الإسلام لنفسها. هذه هي بعض القضايا التي سنثيرها اليوم على نحو موجز حداً.

فلنبدأ أولاً، ومنطقياً، بالأمر الأكثر بساطة. وهذا يعني أن نبدأ بكيف يعبّر متصور الزمن عن نفسه في القرآن. ولنلاحظ بادئ ذي بدء أن الكلمة إذ لها معنى "زمن" في العربية الدارجة، فإنها غير موجودة في

نصنا. وإن هذا الأمر ليدهش، ولكن هذا هو الأمر الواقع. وعلى العكس من ذلك، فإننا نجد سلسلة ليس من المترادفات، ولكن من الجناسات، التي سأعرض كل واحدة منها أمامكم مع مالها من تلوينات مختلفة.

لدينا كلمة "الدهر"، إنه الوقت بما له من محتوى، وإجمال. وليس من قبيل المصادفة إذا أطلق فيما بعد اسم "الدهريون" على أناس يعتقدون بخلود الطبيعة عوضاً عن قبول خلقها الدقيق. فالدهر يستلزم إذن فكرة تتابع كوني يشكل "الحين" فيه، وهي كلمة قرآنية أخرى، حزءًا لحظيـًا. وأما ما يخص "العصو" وهي كلمة جعلها اسم الصلاة المسمّاة هكذا شائعة، وهي صلاة تماس في وسط بعد الظهر، فإنه يعيني وفقاً للاشتقاق الزمن بما يتضمنه من تقييد. وهذا تلوين في المعنى ينتج عــن المعنـى الأولي للجذر، أي للفعل "عَصَرً". وثمة كلمة أخرى تهمنا أكثر أيضاً، وتتكرر تمان وعشرين مرة في الكتاب. إنها كلمة "مصير". وهي كلمة يمكن أن نترجمها متجرئين بـ "devenir". ولقد رويت منذ قليل العبارة الهيجيلية، حيث استخدمت فيها هذه الكلمة، وكانت مدعوة إلى ثروة عظمي في الفلسفة الرومانتيكية الألمانية. والحال كذلك، فإننا نصادف في القرآن غالباً هذه الكلمة بهذا المعنى المرتبط بالانتهاء إلى الله. فقصدية الطبيعة، وقصدية الإنسان في نهاياتهما تصلان إلى الله، وتجدان فيه سبب كينونتهما: "وإليه المصير"، "إليه يذهب كل شيء، وفيه يصير كل شيء". وإنه لمما يثير الفضول أن يعود المرء بهذه الكلمة إلى أصلها الفقه لغوي: صار، يصير. فهذه الكلمة، بحسب المعجميين، تعنى اشتقاقياً تم

العثور على ،"صبّر"، "مورد الماء". وإذا عدنا إلى اللغة العربية القديمة، مع مالها من دلالات إيجائية شعرية، فسنجد أن الروابط بين صورة الصحراء والاستدعاء الفكري محسوسة دائماً. وأن المفردات القرآنية لتستدعي غالباً هذا الجنس من الإيجاءات. ولقد كان أن أحدثت آثاراً فكرية وعاطفية لدى المستمعين، حتى وإن كانت الترجمة تفشل في إعادة بنائها.

ثمة كلمة أخرى هي: "طور". فهي لا تظهر، إذا لم يخطئ ظني، سوى مرة واحدة. وإن هذا لمهم في الدلالة على "الطّور"، و "المرحلة"، و "الفترة". ولقد كان القرآن هو أول من أعطى لهذا المفهوم كماله. وظهرت فيما بعد فكرة "التطور"، فأحذت أهمية عظمى في الفكر المعاصر. وكان ابن خدون قد شكّل في هذه المادة درجة قطعية.

ولنذكر أيضاً كلمة "أحل". ولنترجمها بـ "طَور"، أو بـ "مهلة". وهذه أيضاً هي كلمة يجب التعليق عليها. ولكن كيف نفعل أفضل من ذكر السورة /18 ومن قراءة الآية /38 فيها: "لكل أجل كتابه"، "ثمة كتابة لكل طور". ونقول في ترجمتنا هذا لأننا نفهم أن القرآن قد حاء إلى طور معين من أطوار الإنسانية، إنه الطور الأخير، بينما بالنسبة إلى الأطوار الأحرى، فقد اختص بها وحي آخر، كذلك الذي نزل على موسى مثلاً، والقرآن يحيل إليه من بين كل ذلك. وإني لأستطيع بهذا الخصوص، أن أبعث بكم إلى تفسيرين يثيران الفضول. تفسير الطبري، وتفسير الرازي. فهما يتصرفان بحرية، يصعب على علماء اللاهوت اليوم

أن يصنعوا فكرة عنها لأنفسهم. ذلك لأنهما يقيمان انقلاباً في الصيغة بوساطة قلب مكاني للكلمات التي تحتويها. وبذلك تصبح الآية حينئذ: "لكل كتاب أجل"، "بالنسبة إلى كل كتاب، ثمة طور، وفترة، ومهلة". والأحَل المحدد للقرآن هو الأحَل الذي بقي للإنسانية قبل الحساب الأخير. ويقول أبو جعفر، كما يروي الطبري ذلك عنه، إن هذه الحكمة نظيرة لكلام الله في السورة /50/ الآية /19/: "وجاءت سكرة الموت بالحق". وإنها لآية يمكن أن تُفهم طبعاً على النحو التالي: "الحق يجيء مع سكرة الموت". وإن مسألة القلب المكاني هذه لتعود إلى الخليفة أبي بكر...

أما ما يخص تعليق الرازي، فإنه يعطي فكرة سامية عن الحرية الفلسفية الخالصة التي تحركه. وإنني لن أتخلى عن لذة ترجمته لكم. إنه يقول: "واعلم أن هذه الآية صريحة في أن الكل بقضاء الله وقدره، وأن الأمور مرهونة بأوقاتها. لأن قوله (لكل أجل كتاب) معناه أن تحت كل أجل حادث معين، ويستحيل أن يكون ذلك التعيين لأجل خاصية الوقت، فإن ذلك محال، لأن الأجزاء المعروضة في الأوقات متساوية. فوجب أن يكون اختصاص كل وقت بالحادث الذي يحدث فيه بفعل الله تعالى واختياره"\*.

<sup>\*-</sup> لقد عدنا إلى الفخر الرازي، وأثبتنا قوله كما هو بنصه. ويمكن العودة إليه في مرجعه: الفخر الرازي: التفسير الكبير. دار إحياء التراث العربي. بسيروت. بــلا تــاريخ. طـــ/3/. حــــــــ/19/. صـــــــ/64/ (مترجم).

لقد سبق أن لاحظنا أن المعطيات الظرفية في القرآن عموماً، سواء كانت علامة على سيرة الرسول، أم على ظاهراتية الوحي، أم على الرقائع، فإنها تتلاقى مع مراجع ذات قيم تتميز بسمة أحرى مجموع عقائد البعث والحساب، فلسفة التاريخ، البرهان الطبيعي على وحود الله، إلى آخره. ومع ذلك، فثمة نظام للأشياء يبدو أنه قد أفلت من هذا التصنيف" إنه ذلك النظام الذي يتموقع في إطار ملحمي، وأسطوري، أو خيالي، وذلك عندما يستخدم "السرد" أو "القصص". ألا فلنبادر إلى القول مسرعين إنه لا يوجد عندنا أي قصد غير لائق من تخصيص النظر على هذه الأهداف الثلاثة، والتي يجب أن يقام بينها التمييز المطلوب.

بما أن هذا ليس هو قصدنا الآن، فسأكتفي ببعض الملاحظات عن سورة "الكهف" رقم /18/. فهني سورة تقوم في جزئها الأول على معالجة للزمن ذات صبغة تعليمية عالية.

إن هذه السورة، من منظور أدبي، لتعد واحدة من أجمــل السـور، خاصة وأننا نستطيع أن نطبق نعوتاً جمالية على نصوص مــن هــذا النــوع. وإنكم لتعرفون الحكاية التي يرويها الجرء الأول. وإنها على كل حال لحكاية مشتركة بين المسلمين والنصارى. فهؤلاء يحتفلون بها في مئات الأمكنة، ويعدون لها مسيرات حج، واحتفالات سنوية. ونجد من ذلك مثلاً ما يجري في منطقة البروتان في فرنسا. ولقد كان المأسوف عليه لوي ماسنيون يهتم بمثل هذه التظاهرات اهتماماً بالغاً. ألا وإن المقصود من هذه الحكاية سبعة شباب من مدينة إفيس، في آسيا الصغرى. فلقد كانوا مثالاً بإيمانهم، وكان أن تمردوا على فساد عصرهم.

حرى ذلك في القرن الثالث، في ظل الامبراطورية الرومانية. وقد سادت هذا العصر اضطرابات عميقة، شملت البعد الدنيوي والروحي. ولذا، فقد قرروا أن يلوذوا بأنفسهم حارج القرن. وذلك في كهف يقيهم من كل الأوبئة غمير الأخلاقية. فانغلقوا على أنفسهم، وكلبهم معهم. وناموا، فلم يستيقظوا إلا بعد زمن يقدر بعدد من مسات السنين. ومن يدري بالتحديد؟. ولكن هل يمكن للمرء أن يتحدث عن الزمن الإنساني فيما يتعلق برحلة في اللازمن؟. إن لوي ما سينيون يعطينا . تفسيراً مدهشاً بهذا الخصوص. فهو يستخلص من النص العربي منات المعالم المحرضة إزاء زمننا الدنيوي. وإنه ليدل أن هذه السورة إنما هي تحسد موجه إلى التعاقب التاريخي لتسلسل الأحداث الإنسانية. وإنه كذلك خاصة إزاء المتصور الذي يتخسذه الغربيون لأنفسمهم عن الزمن. فاللاهوت، أو بالأحرى التصوف الإسلامي، إذ يرتبط بالفيزياء الذرية، يجهل، أو هو بالأحرى يتنكر للزمن المتنابع. وإنه ليقطعه إلى لحظات

دقيقة محملة بكثافة نوعية. باحتصار، لن يكون الزمن الإسلامي زمناً متسلسلاً. إنه، كما في عبارة لامعة للمعلم، "بحرة من اللحظات".

بحد أننا، مع كل تحفظ حكيم يفرض نفسه، عندما نتحدث عن فرضية في مثل هذه السعة، سنلاحظ مع ذلك أن المصطلح "إحصاء" يظهر في الآية /12/ من السورة نفسها. ولقد قيل بوضوح ثمة، بين النائمين، تسابق "لبنتهاعلوا ببيفهم". هذا على الرغم من أن المدة الزمنية الدقيقة لنومهم لا يعلمها إلا الله. وستتم الإشارة فيما بعد إلى هذا التقرير (الآية 25). وإن ذلك لن يكون من غير الإشارة إلى الاختلاف الذي يضاف عندما نمر من حساب الوقت قمرياً إلى حساب الوقت شمسياً (الآية 25). ولكن هذا يكون دائماً مع الاعتراف بالضعف نفسه الملازم للطبيعة الإنسانية (الآية 26). ولقد يعني هذا إذن أن الإحصاء الزمني ليس مرفوضاً فلسفياً، كما كان قد أعلن هذا ماسينيون، إنه صير نسبياً فقط. وإنها النسبية نفسها الـي تضطرنا أن لا نؤدي في المستقبل أفعالاً إلا إذا أضفنا إلى كلامنا عبارة "إلا أن بيشاء الله" (الآية 25-24).

ولكن أين يوحد العلم بالسبعة النيام، الذين خرج نومهم عن إطار الزمن، سواء كان عدداً كما أم لا بحسب القرآن؟ إن الراوي ليجهر باللاأدرية بهذا الخصوص (آية 22). وثمة، كما نرى، مقصداً سحالياً تم إيجازه في بداية السورة. فهو، إزاء المعجزة الخرافية التي يزعمها المسيحيون، يضع في المواجهة العجائب الدائمة للطبيعة بما أنها تمتحن

البشر وتعلمهم (آية 7-9). وهذا هو الأمر الذي يدخل إلى النظرية الإسلامية. وهي نظرية ترى أن العصر القرآني إنما هو ذلك العصر الذي عبرنا فيه من المعجزات المادية إلى المعجزات الفكرية، وإلى المعجزات العقلانية، وإلى المعجزات الاستقرائية. وأما ما يتعلق بالنائمين، فإن ملحمتهم إذا كان يجب أن تكون مقبولة: فإنها يجب مع ذلك أن لا تصبح مادة للمضاربات النظرية. وهذا تحفظ دال (الآية 22).

وعلى كل حال، عندما نعيد قراءة سورة الكهف، فإننا نسأل أنفسنا إذا كان من حقنا أن نفصل واقعة السبعة النيام عن الوقائع الأخرى الموجودة في هذه السورة. ذلك لأنها تحتوي على واقعتين أيضاً لهما مظهر أسطوري: واقعة رحلة موسى العجائبية، وواقعة الفاتح "ذو القرنين"، الذي يشبهه يعضهم باسكندر المقدوني.

إن موسى يسافر، في مشهد غريب، بحثاً عن مجمع البحرين. وإن هذا الأمر، كما هو معلوم، لن يحمل سوى معنى روحي. فهو يلتقي تلك الشخصية الغامضة أيضاً. وإنها لشخصية، بحسب كل المفسرين، تؤدي دور الوسيط بين السماء والأرض، إنها شخصية الخضر. فهذا يقوم بأفعال إجرامية في الظاهر. ولكنها تستجيب بشكل متناقض لمقصد سام. أما الإسكندر، فإنه ينطلق إلى لقاء الشمس جهة المشرق. وإنه ليجد شعوباً لا يفقهون قولاً. وقد كان هؤلاء البرابرة مهددين هم أنفسهم بغزو ياجوج وماجوج. ولقد ساعدهم الفاتح ببناء سد من البرونز، وذلك لإنقاذ أطراف العالم، والتي لن تفتح إلا حال اقتراب القيامة.

## فهل نجرؤ على التأويل؟

تستطيع قصة موسى أن تضع، نقيضاً للحوافز الإنسانية، القصدية الصورية، التي لا تدرك بالذكاء الإنساني ولكن بتوسط سلطة ما، أو إرشاد ما، وثمة من يقول إنها لا تدرك إلا بالتدريب. فهناك أفعال تحريضية يقوم بها الخضر تثير نوعاً من اللامعقول على طريقة كيركغارد.

إن مقاربة ذو القرنين عن طريق متابعة بيان رحلته التي تتصف أيضاً بجرأة أعظم من رحلة موسى لتتجاوز حدود اللغة والعالم المسكون لكي تقيم على خطواته القصوى آخر معقل من معاقل العدل، والصناعة، والعقل.

ولقد نجد في الحالتين دروساً في الحركة. وإنها لـدروس تجـري في طرق مزروعة بالأفخاخ. وإننا لنجدها تشهد بشكل متكـامل – ثمـة مـن يقول إنها تشهد بشكل متنافر – لصالح رسالة النيام السبعة.

64

فلنتصور الوحي يتنزل حلال عشرين سنة في هذه البقعة من الجزيرة العربية ما بين مكة، والمدينة، وتبوك، حيث تنقل الرسول، وصحبه، وأعداؤه. وإننا لنجرؤ أن نتكلم، بهذا الخصوص، عن فترة زمنية موضوعية من فترات الوحي. ولنفترض أنها فترة قام بتسجيلها مدون بيزنطي. ولكننا لا نستطيع طبعاً أن نضرب صفحاً عن وقائع نفسية وروحية تحفز مثل هذه "الموضوعية" وتتجاوزها. وإني لأعتقد أن هذه الوقائع تنتمي إلى أنظمة ثلاثة. ولنفترض أننا نقيم هذه الفترة في مركز دائرة، وأننا نتصور فيها التطور المشترك مركزاً يتجه في اتجاهات ثلاثة بحسب منظورات ثلاثة:

- 1)- منظور الزمن المعاش الفعّال من جهة.
- 2)- منظور الزمن المسند، والذي يرجع إلى الماضي خاصة.
  - 3)- منظور الزمن المُسْقَط، والذي يهدف المستقبل.

ماذا نفهم من الزمن المعاش الفعّال؟. إنسا نفهم منه شيئاً بسيطاً جداً: إنه زمن المنازعات والمعارك. وإنه لزمن يجد تعبيره عن ذاته في القرآن من خلال أيات كثيرة. ولقد يأتي في معظم الأحيان بشكل خفسي وإشاري، ومن غير ثقل، إلا أنه يقص أثر الحوادث التي تحيط القرآن بهالاتها، ذلك بشكل نستطيع أن نعيد بناءه بما يكفي من الاحتمال. ولذا فقد كان هذا الزمن هو زمن المحنة والامتحانات بالنسبة إلى الرسول.

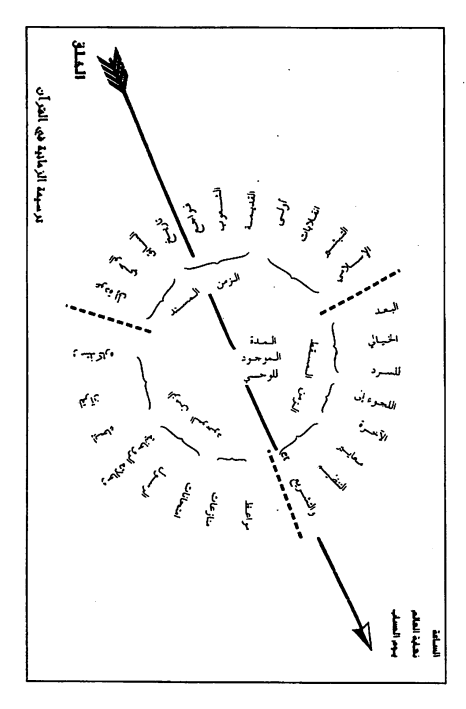
كما كان الأمر كذلك بالنسبة إلى ظروفه الروحية. وهو كذلك إلى درجة نستطيع معها أن نعيد بناء سيرته تقريباً. ولقد اشتغل بهذا كل كتاب سيرة الرسول، القدماء منهم والمحدثون. فلقد كان القرآن نفسه هو ينبوعهم الذي لا يعروه الشك، كما كان الحديث كذلك بصورة أقل. وإذا كان ذلك كذلك، فلنضع ضمن هذا المنظور للزمن الفعّال والزمن المعاش التقادم والتنظيمات التي تدفقت في الجزء الثاني من القرآن: باعتصار، أحبار نشاط الجمهورية النبوية الصغيرة، والتي اصطدمت، منذ باعتصار، أحبار نشاط الجمهورية النبوية الصغيرة، والتي اصطدمت، منذ خطواتها الأولى، بالعرب الآخرين، وببيزانطا فيما بعد.

كنت قد تكلمت أيضاً عن الزمن المسند. فالقرآن يعطي نفسه بوصفه إجمالاً ونهاية قصوى إزاء وحي الأديان القديمة، وبالنسبة إلى التوراة والإنجيل. فاسم موسى مثلاً، يتردد مشات المرات. ويأتي ذكر الإنجيل غالباً. وكذلك الحال بالنسبة إلى كل ما له سمة تتعلق بتاريخ الكوارث التي حلت بالحضارات التاريخية. وإنه لكذلك بالنسبة إلى ما قبل التاريخ. وإننا لنجد فيه للرومان ذكراً، وللفرس، وللمصريين إذن، ولكننا نجد أيضاً ذكر أولئك الذين سبقوهم، أو نجد ذكراً لهولاء الهامشين من أصحاب اللأمبراطوريات العظمى الذين كانوا من سبأ والبتراء، أو من هيغرا (Hegra) (مدينة يعرفها Ptolemee)، أو من أصحاب ألها (Ptolemee)، الذين يمثلون شهوداً لثقافات أكثر أصحاب المدينة.

أما ما يخص الزمن المُسْقَط، فسنصنف تحت هذا الاسم ليس فقط نداء النهايات الأخيرة، ولكن اللجوء إلى اليطوبيا، وإلى ذلك الجزء الأسطوري والملحمي، وإلى كل ذلك الذي يتعلق بيوم البعث والحساب، ويصدر عن نوع من الغنائية المصورة وصف الجنة بين أشياء أخرى.

وهكذا نجد أن ثلاثة مقاطع تنطلق من بؤرة مركزية، فتنبسط متخذة أشكالاً نجمية. فلنتصورها الآن وقد عبرها سهم كبير من حانب إلى آخر ذهاباً منذ بدء خلق العالم حتى نهايته، حيث الساعة والحساب الأخير. وإنبي لأسمي هذا السهم "اللاهوت الكوني" أو "الأخرويات الكونية". وإنها لكلمة مريعة، ولكنها تقول ما تريد أن تقول. وإن ما يقترحه الوحي هو جعل الإنسان مسؤولاً إزاء هذا المد الكوني الذي يقترحه فيه، وبالنسبة إلى هذا الانطلاق الجديد حيث يستدعيه الموت. وإذا كان الإنسان قد وضع في الأرض إلى حين، فعليه أن يبدي مسؤولية تند عن كفاءة. وإنه لينفذ من خلال ممارسة هذه المسؤولية إلى الأجر الأبدي.

67



ولكنه لا يكفي أن نقول إن الكتاب يحيل إلى الزمانية ويسجل نفسه فيها من خلال جزء كامل من مضامينه. وإني سأبين لكم الآن بشكل تقليدي أكثر أن هذه الإيقاعات الشكلية تعكسه أيضاً. ويكون ذلك باللجوء إلى بعض المفاهيم التي نادراً ما يعترض عليها العلم التقليدي. فأنتم تعرفون أن العقيدة تعد القرآن نصاً غير مخلوق، وأنه يشكل جزءاً من المثال الأصلي الأبدي الذي يحفظه الله في لوحه. وإننا لنرى أن مصطلح "المثال الأصلي - Archetype" إنما هو ترجمة تقترب من مصطلح "أم الكتاب". وإن هذه الترجمة لا ترضي على الإطلاق من مصطلح "أم الكتاب". وإن هذه الترجمة لا ترضي على الإطلاق ولكن يجب القبول بها.

إن هذا الكتاب غير مخلوق، بحسب العقيدة المسلّم بها عند أغلبية المسلمين. وإنه لينقل منات الإشارات الظرفية الملموسة بقوة، المتفردة والمؤرحة. ولست أنا من يقدم هذا، بل إن المفسّرين الأعلى إحازة هم الذين يؤكدونه. فالقرآن عندما يحيل إلى هذا الظرف أو ذاك، فإنه يفعل ذلك بشكل مضمر: أي بصيغة غير دقيقة إلى درجة أن دراسات المختصين تضع الأمر في باب "المبهمات"، أي ليس في باب "الملتبس" فعلاً - وهذا ما تعنيه الكلمة العربية - ولكن في باب المختلِط. وإننا لنرى من ذلك مثلاً، أن الرسول عندما كان يتحدث إلى أشراف قريش، حاءه رجل أعمى فدفعه عنه بشكل فيه قليل من القسوة. وهذا أمر تراجع عنه وتاب بعد ذلك مباشرة (وهذا الأمر موجود في السورة 80). ولقد

ذكر المفسرون اسم هذا الأعمى. والتقاليد، بغض النظر عن ينابيعها، تجتهد لكي تتفادى كل الأمور غير الدقيقة. ولقد نجد أن كل الأمور المضمرة يملؤها العلماء بتفاصيل موضوعية، ترتبط بالحدث. وإذا نظرتم إلى باب "المبهمات" في كتاب السيوطي الكلاسيكي فسترون أنه يعدد حوالي 250 حالة ...

\* \*

غة سمة أخرى: لقد نزلت سورة البقرة، وهي السورة الثانية أثناء هجرة الرسول من مكة إلى المدينة، أو إنها نزلت مباشرة في اللحظة التي كاد أن يصل فيها إلى المدينة، وربما امتد بها النزول إلى الأوقات الأولى لإقامته في هذه المدينة. وإننا لنجد أن الآية /106/ تعلن ما يسمى نظرية النسخ: "ما نفسخ من آية أو نفسها تأت بغير منها أو مثلها". ولقد نرى أن القرآن في بعض الحالات يتضمن آيات، ستحل محلها آيات أخرى. وإن هذا الأمر ليدهش الإنسان الغربي. ولكن العقيدة تعطي لهذا الأمر كثيراً من التبريرات. وهذا موضوع كلاسيكي من مواضيع العلم العربي والإسلامي. ومن هنا، نشأ أدب واسع ودراسات مكثفة، يستطيع المختصون أن يعودوا إليها متى شاؤوا. فالأمر لا يخص حالة استثنائية.

وغمة /71/ سورة من سور القرآن، من أصل /114/، معنية بهذه الظاهرة. ونجد من بينها /25/ سورة تحتوي في الوقت نفسه على الناسخ والمنسوخ. وإذا تأملنا سنقف على /6/ منها فقط تحتوي على الناسخ، بينما تحتوي /40/ منها على المنسوخ فقط. وأخيراً، لقد حدث تغيير لنص بنص آخر خلال نزول الوحي نفسه في أكثر من نصف السور. ولقد كان الحال هكذا بخصوص بعض الآيات الداعية إلى التسامح إزاء المعارضين. كما كان كذلك بخصوص أي مادة تدعو الأهمية له. ولقد تم استبدال الصيغ بصيغ أحرى تدعى آيات السيف. وهي آيات يخضع المتقادم فيها موقف أكثر شدة.

ولكني يجب أن أعترف بأن الخلاف يهيمن أيضاً بهذا الخصوص. فالعلماء ينشطرون بين أولئك الذين يعدون عدة منات من الآيات المنسوخة، وأولئك الذين لا يقبلون منها سوى آيتين أو ثلاث. وثمة عالم مثل الغزالي في كتابه "المستصفى" يعطي الأسبقية لنص في تسلسل تاريخ الوحي بوصفها مبرراً لنسخه المحتمل يقوم به نص لاحق. وإنه ليرى في هذا السعي نحو الزمانية واحداً من ثلاثة براهين ممكنة. وإن هذه الرؤية لتبدو لنا مهمة فيما يخص العقيدة. ذلك لأنها تقبل تداخلاً بين الزمن والمطلق.

71

ثمة نقطة أخرى أيضاً، يعرفها المختصون حيداً. وإنبي لأرغب أخيراً أن أشير إليها لأنها تتضمن علاقة زمنية ضمنية. وما نرمي إليه هو ما يدعى "أسباب النزول". وإننا لنعني بهذا الإشارة القائمة في القرآن إلى الظروف التي تعطي فسحة لنزول آية ما.

إننا لن نستطيع أن نذكر مثلاً أكثر تصويراً، وأكثر نطقاً من مثل زواج زینب، إحدى زوجات محمد. فلقد كانت زوجة ابنه زیـد بـالتبني. وأحس الرسول بالانفعال في نفسه يكبر إزاء هذه الشخصية، فكبته. وسبب ذلك لأن التبني في الجزيرة العربية، في ذلك العصر، كان يعد قرابة حقيقية، تجعل مثل هذا الحب إحساساً بارتكاب زنى المحارم. وإذا كان الأمر كذلك، فقد نزل وحي إلهي ألغي مشروعية التبني، بل منع ممارسته (القرآن - الأحزاب - سورة 38- آية 4). وفي غضون ذلك، طلق زيــد زوجته. وإذ ذاك استطاع الرسول أن يتزوج المرأة الشابة، وذلك من أجل هذين السببين. وإنه لمن الصعب على المرء أن يجد مثلاً أكثر نموذجية عسن اصطدام معيار صوري مع واقعة هي من الحادث، والإنساني، والشخصي. وهـذا أمر صعب فهمه إلى حد بعيد بالنسبة إلى إنسان معاصر وضع نفسه بداية في إطار ذهبي نقدي وشكاك إزاء الشرق. وإن هذا ليكون كذلك حاصة إذا طبقنا مفهوماً للحلود الإلهي يتطابق مع فكرة خطية للزمن تميز الماضي من الحاضر والمستقبل. وهي مع ذلك تبسيطية بكل تأكيد. لأن التمييز، وهذا أمر بدهي بالنسبة إلى الألوهية، بين الماضي، والحاضر، والمستقبل يفقد كل قيمة، وأن المصطلحات تختلط

في هيئة واحدة. وهـذا مـا تعكسـه علـى كـل حـال القواعـد القرآنيـة في استخدام بعض وحوه الفعل من أجل التعبير عن أفعال الله، التي تقـوم في الحالي والأبدي في الوقت نفسه.

وإن الأمر ليكون كذلك دوماً. فهذه الروابط بين المقطع القرآني والحدث الأرضي تعد بالمئات. وإن "الحديث النبوي" ليفصّل الكلام عن هذا في مكان آخر. ومن هنا، فإن الشيخ القاسمي، إذ يعتمد علمي كتاب صحيح البخاري، لا يحصي أقل من 681. وليكن كمل الآيات /9/ و/15/.

ولقد نعلم أن المكتبة الهائلة "للحديث النبوي" تدوّن تحت هذا الأمر سلوك الرسول وعباراته التي تتخذ قيمة النموذج بالنسبة إلى المسلمين. وقد وصل الأمر إلى درجة صار فيها جزء كبير من الشرع الإسلامي يأتي، وإلى اليوم أيضاً، إما من القرآن وإما من الحديث بالبرهان القياسي، وذلك عن طريق كبار العلماء الذين اشتغلوا بالفقه في القرن التاسع. وما دام الحال كذلك، فإننا، في الحديث أيضاً، نجد أنفسنا على صلة بمسألة التداخل للبعد الظرفي مع شيء لا يأتي من الوحي الإلهي مباشرة، ولكنه سلوك هو أوحاه. وإننا لنجد إذن هنا، وإن لم يكن بشكل مباشر ولكنه من المرتبة الثانية، اتصالاً متداخل الأنواع، وممراً يصل بين الدائم والزائل. ولقد يعني هذا، بكل تأكيد، أننا إزاء مسألة تنتمي إلى القضية المتافيزيقية نفسها. تلك التي بدت لنا أنها تتضمن مفهوم الوحي نفسه، بل مفهوم الاتصال بين المطلق والبشري. وإن هذا

الاتصال ليؤدي إلى تضمينات ذات تعقيد قصي، سواء كان في بحراه، أم كان ذلك في التأثيرات التاريخية.

وإذا كان صحيحاً في نظر العقيدة، المنطقية مع نفسها، بأن المتعالي على الرسالة، فإن حدث "النزول" الذي يقيم صلة متبادلة بين النظامين، إلى درجة التطابق، يجب أن تعاد قراءته هو أيضاً معكوساً نحو الأعلى. ومن هنا نشأت الفكرة، التي انتصرت. لقرآن غير مخلوق، أي من غير أصل في الزمن، الذي يعود نموذجه الأعلى البدئي إلى الله. وأما على مستوى الوصول، على العكس من ذلك، فإن القرآن يدور في الزمن، ويلامس البشر ويحقق اتصالاً بين النظامين. ومع ذلك، فإننا لا نستطيع في العقيدة الصحيحة، أن نصفه بالوسيط. فذلك نعت يعطيه استقلالية، ولكن لا يكسبه الرحدة مع الله.

غير أن الزمانية على مستوى التطبيقات أحدت تتفوق أكثر فأكثر، وذلك كلما ابتعدت السيرورة عن ينابيع الرسالة، وعن ما يسميه اللسانيون "مرسلها". فاتصال المتعالي بالعوالم، لا يستطيع بموحب الحق

أن يجوهر ما يتصل به في أي مجتمع إنساني. ولقد اقترح الوحي، على العكس من هذا، إعادة تنشيط الطبيعة الإنسانية. ولذا، فإن الإسلام غير الاتصال وعضده من غير إرادة هدمه. ولقد رغب أن يستخلص كل ما يستطيع أن يمتلكه من الفطرة السليمة والفعالة. وأما الرؤى المعاكسة، المطبوعة بالثبات، والتي تميل إلى إحداث خلط إلى حد ما بين قداسة القرآن، والتشريعات التي تصدر عنه، والتعاليم التي نستخلصها منه، وحتى المناحي الذاتية التي تلتصق به، ليس لها ما يبررها عقدياً كما نظن.

يحاول هذا التأويل أن يبقى وفياً لفكر العلماء الأكثر أصالة في الإسلام. فهو يرى أن الوحي القرآني، لأنه يحيل إلى القيسم الدائمة، فإنه يدعو للحياة، وهونفسه حي. وإنه لمن أجل هذا أيضاً، يدعو إلى العقل الإنساني، ويضع هذا العقل في مقام المسؤولية. وإنه، بعيداً عن تثبيت نفسه في مكان، وفي شعب، وفي عصر، يقترح نفسه من أجل كل الشعوب من خلال تحولاتها هي نفسها في الزمن، ومن خلال تأثيرها الذاتي على الزمن.

## المعيار فيي العرآن

المعايير، والمشروعية، وتطبيقات النص المقدس\*: إن كل هذه الأمور قد وضعت موضع التهمة من خلال المناقشة الجارية الكبرى حراء وصول أو بالأحرى حراء عودة البلاد الإسلامية إلى الشريعة أو إلى القانون القرآني. وإنها لعودة مخططة ليس بوصفها إعادة تشييد للتتابع الإسلامي كما تمت ممارسته إلى الآن من غير انقطاع منذ الأصل في بعض قطاعات الحياة مشل ما يخص الأحوال الشخصية، والميراث، ولكن

<sup>-</sup> لا وجود لمفهوم "النص المقدس" في الإسلام، لا على صعيد المتصور العقلي ولا على صعيد المتصور العقلي ولا على صعيد الممارسة العملية. ولكن ممة بدائل لهذا المصطلح مثل "القرآن الكربم". غير أن هذه البداؤل لا تعني في الفضاء الإسلامي ما يعنيه هذا المصطلح في فضاته الغربي . وإن استعماله عربيا، ليعد استعارة مسيحية تسللت، كامور كثيرة، إلى الفضاء الدلالي في الإسلام المعاصر. وإن معناه ليتحدد باطلاقه على العهد القديم والعهد الجديد. كما يطلق على الناتج الثقافي للمسيحية، كالموسيقي، وفنون الرسم والنحت، وبعض الأدبيات، والتفاسير، وبعض الشخصيات الكهنوتية والكنسية التي تشتغل بالنص الدين وتكسب قداستها من اشتغالها به. وإن هذا ليشبه على صعيد أخر وعلى نحو آخر "النص الماركسي" والماركسين المشتغلين به. -..

بوصفها توسعاً حديداً للقرآن من حلال شكل لقوانين يجب تصورها ونشرها لكي يصار إلى الإحابة عن كل احتياجات الحياة المعاصرة. فهناك القانون التجاري مثلاً، والقانون البحري، كما أن هناك قانون الواجبات، وهذا أمر بدهي. وأما قانون الزجر والإرغام فيؤدي، بالطبع، دوراً كبيراً في المشروع. ذلك لأن إعادة السيطرة على الدولة والمجتمع تمتد تحت كل هذه الخلافات.

ما هو المعيار؟. إنه قاعدة، ومبدأ، وميزان إليه يرجع ضمنياً أوصراحة سلوك الشخص أو الجماعة، أوقرار الحاكم. وقبل الدخسول إلى بعض النواحي التقنية (تقنية أعتذر عنها مقدماً، وسأحاول قدر المستطاع أن أحددها وأوضحها)، أود أن أرجع إلى الآفاق الفلسفية للمناقشة.

يرى دافيد هيوم (David hume) (1771-1776)، أنه لا يوجد "واجب كينونسي" يستطيع أن يؤسس نفسه على "إنه يكون". فكل مؤلفات فلسفة الأخلاق أو القانون تناقش هذه الصيغة العدوانية. فماذا تريد هذه الصيغة أن تقول؟. إنها تريد أن تقول إن الواجب لا يستطيع

 <sup>-..</sup> فقد أضفوا عليه صفة القداسة وأعطوا للتفسيرات المستندة إاليه هذه الصفة. وصار كل ما يناقضه يقع حكماً في دائرة المحرمات وينعت بالرجعية والظلامية إلى آخره.

ولكن ما يجب أن نلاحظه أن أمراً كهذا ما كان يجب أن يفوت جاك بيرك، ذلك لأنه يخلق لبساً عظيم التعقيد بين الأديان وعلى مستوى المفاهيم والمتصورات. ولقد نعلم أن المفكرين العرب (صادق حلال العظم مثالاً، ونصر حامد أبو زيد نموذها) قد اصطنع هذا اللبس وافتعل مثل سوء الفهم هذا ليقوم بالتحني على الإسلام باسم نزع القداسة عن تفاسير القرآن وعن الشنخصيات الإسلامية، مع العلم أن الأمر غير مطروح في الإسلام لا على صعيد العقيدة، ولا على أي صعيد آخر (مترجم).

أبداً أن يتأسس فقط على المعاينة الموضوعية للواقع. وهذا يعني هـدم كـل الأخلاق الوضعية مقدماً، وهـدم كـل الأخـلاق الاجتماعيـة الـتي تأسس عليها كثير من الآمال التي جاءت تالية لقرن "هيوم". ولقد شق هو نفسه الطريق نحو الأمر المطلق لكانت. ولم يكن ذلك منه من غير أن يلقى حسراً غير متوقع - خاصة إذا تأملنا فكره الشكاك- نحو أديان موحاة. وبالفعل، فإن المعيارية بالنسبة إلى الأديان إنما تتأسس قبل كل شيء على أوامر الرب، ووفق مبدأ منصوص. وما دام الأمر كذلك، فيمكن القول، إنها تتأسس على معيار مركزي عنه تنبثق كمل المعايسير الأحسري. "فالمركزية" و "الاستنباطية": هذا ما يفكر به هانس كيلسن (Hans 1980-1980)، في سياق مختلف تماماً. وهـو فيلسـوف عظيـم من فلاسفة القانون، وقريب منا. وإنه ليرى أن كل شيء في نسق قانوني ما يعود، مستوى ومرتبة، إلى ما يسميه هو أيضاً معياراً مركزياً، ومعيــاراً أساسياً: grund norm . وكان يقول في أعماله التي كتبها في عهد شبابه، إنه كتب بالألمانية قبل أن يهاجر إلى الولايات المتحدة. ولكن من أين استخلص هذا الأسّ الأول؟. تبقى المناقشة مفتوحة لمناقشة ما يمكن أن يكون عليه أصل الواحب في الأنساق التي تتفق على التحلي عن الوحى. ويجب على أن أقول إن البحث في هـذا الموضوع يبـدو فقـيراً في المدرسة الفرنسية، بينما هو أكثر ثقافة عند المفكرين الانجلوساكسونيين. وإنى لأفكر بصورة خاصة بأعمال ستيفان تولمين وروبير هار. فهما من المعاصرين لي تحديداً.

ولكن سأغلق هذه الفقرة العامة، لأعبر مباشرة إلى التحليل الدلالي للكلمات الـتي تعبّر عـن المعياريـة في القـرآن. وبذلـك ندخـل في صميـم الموضوع.

\*

سأبدا أولاً بالمصطلح الذي يتضمن قلب المناقشة في هذه اللحظة نفسها. إنه مصطلح صادر عن الجذر "شين"، "راء"، "عين". وإن ليوجد في أسّ الكلمة المكونة من ثلاثة حروف "شرع". فالشريعة هي القانون الموحى، خاصة بشكله أو بروحه القانونية. ومع ذلك، فهيهات أن تقدم الكلمة في أصلها المعنى الذي نعطيه إياها اليوم. فمن منظور فقه لغوي، تعني كلمة "شريعة" "الوصول إلى مورد الماء". وإننا لن نجد في القرآن غير أربعة استعمالات للجذر. وهذا أمر مدهش في قلته: "شريم لكم من ألبين ما وحتى به نوماً والذي أوهبنا إلبيك" (سورة /24/ آية /31/). وغد في السورة نفسها الآية /21/ كذلك\*. وكذلك يمكننا أن ننظر في السورة /5/ الآية /48/: "لكل جعلنا منكم شوعة ومنهاهاً". وإنه ليخرج من هذا ما يشبه الترادف بين شريعة ومنهج. فالمنهج هو الطريق، والشريعة هي فعل السير فيه. ومن هنا، نرى الوجه الدال على الشروع

 <sup>\*-</sup> نلاحظ أن المؤلف عندما ذكر الآية الأولى قد ذكر فى نصه المترجم: "شوع من الدين" فأسقط "لكم" فأضفناها إلى النص. وأما الآية /21/ من السورة فهي: "أم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين". (مترجم).

في المتصور. وإنه لأمر لا اعتراض عليه. فمن بين المفسّرين، نجد المرحوم شريعتي الذي كان يلح على هذا الوجه. ومع ذلك، فإن قيمة هذه الكلمة، في إطار المعنى "سنّ منهجاً"، و"سن نسقاً " تفوقت على باقي المعاني منذ وقت مبكر. فالمصطلح "شريعة" لكي يعني "القانون الذي تم سنّه" سيكون اشتقاقاً مشروعاً تجاماً، وإن كانت هذه الكلمة قد ثبّت الليونة الاشتقاقية للجذر وصلبتها.

ألمة كلمة أحرى بحدها في القرآن قائمة في محور المعيارية نفسه. إنها مصطلح "وصيى" أو "أوصي". ويتكون هذا الجذر من "الواو"، و"الصاد"، و"الياء". وهو يحمل المعنى البدئي "التقيى" أو "واصل مع". فالعبارة "فلاة وصية" تعني في الشعر الجاهلي: صحراء تفضي إلى صحراء أخرى، وذلك كما حاء في البيت الأحير لمعلقة الحارث بن حازة \*. و"الوصية" كما يرى ابن الأعرابي هي الشجرة الكثيفة ذات الأغصان والأوراق المتراصة. ويعكس الفقه أو القضاء الإسلامي هذه الصورة البدئية، إلى درجة يتجاهل فيها مثلاً في مادة الميراث ما يسميه قضاتنا "التمثيل". وهكذا، فإن الحفيد لا يرث من الجد إذا تقدمت وفاة الأس. ولنذكر من جهة أحرى بمفهوم "الوصي" أو "بوصي الوصية".

<sup>\*-</sup> لم يشر حاك بيرك إلى المصدر الذي اعتمد عليه. ذلك لأن هذا البيت الذي ذكره للحارث ليس البيت الذي ذكره للحارث ليس البيت الأخير من المعلقة عند جميع الرواة (انظر مثلاً روايـة الزوزني). ثم لفظ "وصية" لم يرد في هذه الروايـة، ولا في روايـة الخطيب التبريزي. فلقـد ورد قـول الحارث في هاتين الروايتين مستخدماً "النصيحة" وليس "الوصية":

<sup>&</sup>quot;مثلُها يخرج النصيحة، للقو م، فلاة من دونها أفلاء" (مترجم)

فهو مفضل على "نصح، حثّ، وعُظَّ" ومعنى "أمر، قاد، أنـذر، طلب". وإننا لنجده في هذه المرحلة من مراحـل تطـور معنـاه في القـرآن. وهكـذا نرى حيداً الطريق القائم بين فكرة الاتصال والاقتراب، وبين فكرة النصح، والحث، والوعظ. وإن مصطلحا "الوصي" و "الوصية" ليتدخلان غالباً هنا في المقاطع التي يُنصُّ فيها على حقوق مكتسبة بالتقادم. وإنهما ليكونان تقريباً مترادفين أو متجانسين مع مصطلح "الشريعة". والكل يكون كذلك، مع فارق في التدرجات اللونية للمعنى طبعاً. وهكذا، فإن الجملة التي ذكرناها لكم في السورة /42/ من الآية /13/ إنما تكون من هذا النرع: "شرع لكم من الدين ما وصى به نوماً والذي أومينا إليك"، ولنلاحظ أن اسم الموصول المبهم "ما"، قد استخدم هنا بخصوص ما وصِّي به نوح، وأنه اسم موصول مشخص. وقد استخدمه النبص بخصوص الوحى القرآني. والأسلوب القرآني يعرض من هذه اللطائف ما يوجب على المترجم أن يتنبه له، وإلا يكن ذلك فلن ينفذ إلى أصالة نصه...

وثمة كلمة أحرى معيارية هي: "الحد". وإن هذه الكلمة لتوقظ فكرة التحديد، والمنع، والردع. ومن هنا نعبر منطقياً إلى فكرة العقوبة الثابتة بهدف تيئيس المذنب المحتمل. ذلك لأن المحادة تجعله "يعبر الحدود"، "حدود الله": "عقوبات نص الله عليها" حتى لا يعتدي الناس على المحرمات. وإننا لنجد هذه الكلمة في الشعر قبل الإسلام كما نجدها في القرآن أيضاً. فالنابغة الذبياني، في معلقته، (وهو يتكلم مع النعمان)،

يجعل الله يقول: "قم في البريَّة، فاحددها عن الفَنَـدِ" \*. أما ما يخص القرآن، فإن الكلمة ترد فيه أربع عشرة مرة، منها ثـلاث عشـرة مـرة في سورة البقرة.

وإنه ليمكننا أيضاً، إذا أطلنا العدد، أن نتكلم عن: "الموعظة". فهذه ترتبط بر "وعظ"، أي بفكرة الإرشاد والموعظة. وإنها لنصيحة لطيفة. ولدينا أيضاً كلمة "سُنّة". وهي العادة التي أصبحت نسقاً، ويمكن استعمالها في القضاء، ثم أصبحت تعني على وجه العموم: رأي الأغلبية في الإسلام \*\*. ونجد كذلك مصطلح "العرف"، "المعروف" وهما، عموماً، وصفان للتوافق المسلم به، وللعادات بوصفها ينبوعاً مساعداً للقانون: تلك سمة مهمة للواقعية.

ولن ننسى بكل تأكيد، مصطلح "الحكم". فهو كلمة حامعة تستطيع بحسب السياق، أن تعني "تنصيب، تقليد، تولية"، و"سيادة، سلطة الدولة"، و"الأهلية، الكفاءة"، و"القرار"، و"الحكم القضائي". وإننا لنتلقى هذا المفهوم بشل اعتيادي. فــ"الحكم" هو ذلك الذي "يحكم ويقضي"، وهو "المحكم" أيضاً. و"حكم" تعني "قضى"، كما تعني "فصل"، وكان قطعياً. وأما "الآيات المحكمات" فهي الآيات الحاسمة، وغير الملتبسة.

<sup>\*-</sup> إنها من قصيدة النابغة التي يقول فيها:

ولا أرى فاعلاً، في الناس، يشبهه وما أحاشي، من الأقوام، من أحد إلا سليمان، إذ قبال الإله، له: قم في البريَّة، فاحددها، عن الفُنَدِ

<sup>&</sup>quot;الحد: المنع". و"الفند": الخطأ. (مترحم).

<sup>\*\*-</sup> وإنها لتعني أيضاً أفعال الرسولُ صَلَّى أَ لله عليه وسلم وأقواله (مترجم).

وإن الجذر نفسه ليوحي أيضاً بـ"الحكمة": "حكمة لقمان". وإنه على الرغم من التوسع الكبير لهذا المصطلح، إلا أنه يعد، كما أرى، الأكثر ملاءمة لكي يتناسب مع المصطلح الفرنسي "Norme = معيار". وإذا أحصينا فسنجد أن لهذا الجذر، في القرآن، استخداماً يتراوح ما بين /180 إلى /200 . وضمن هذه الذهنية، ثمة مؤلف عميىق هو شاه ولي إله دهلوي، استطاع في القرن الثامن عشر أن يستخدم التعبير "حكم الأحكام" لكي يترجم ما نقوله بلغة حديثة "المعيارية".

يستطيع هذا التحليل المعجمي أن يمتد. ولكي يكون ذلك، يجب على المرء أن يفحص، في العالم الذهبي للمؤمن، كل ما يفيض عن مبادرته لفرض نفسه، سواء تعلق ذلك بأمر شرعي وقاعدة طقوسية، ونظام مقام إلهياً، أم تعلق ذلك بالقيام بواجبات دقيقة تلامس الروحانية، والورع، والإخلاص للنماذج، أم تعلق ذلك بعادات يعززها الانتساب العام، وتقاليد الأحداد. ويمكننا إذن، من الآن فصاعداً، أن نطرح السؤال: هل الإنسان المسلم هو إنسان مقيد من كل الجهات؟. إن كثيراً من الناس اعتقد ذلك. وليس مثل هذا ما نشعر به. وسنحاول، حول هذا الأمر، أن نقدم بياننا...

83

فلندع جانباً هذه الكلمات وكل المصطلحات التي تستطيع أن توقظ في أذهاننا مفاهيم مقيِّدة. وذلك لكي نربط أنفسنا فقط بـالمصطلح "حكم". والسبب لأننا نستخدمه اليوم بمعنى "القضاء" و "السلطة"، كما نستخدمه بالمعنى الشائع له. ومادام هذا هكذا، فيمكننا إذن أن نتساءل بحق عن عدد المعايير الواضحة التي يحتويها القرآن. ولكن لماذا نفعل هذا؟. إننا نفعل هذا لأننا نسأل أنفسنا إزاء المناقشة الشديدة التي تهيمن منذ حيل تقريباً، في بعض المحتمعات الشرقية أو في قطاعات من هذه المحتمعات، ما إذا لم تُكن في وضع، أو إذا لم تكن محقة في إجراء مراجعــة تطال المادة القانونية رأساً على عقب، كما ورثتها من فتراتها ذات التشبع الغربي، لكي تعود ثانية إلى القرآن فتستقى لنفسها منه. ولكنها لن تستقى منه كما يستقى الورعون أو الصوفيون، ولا حتى كما يستقى فقهاء الزمن القديم، الذين كانوا ينهلون منه بالدرجة الأولى قاعدة استلهاماتهم. لا: ليس ثمة شيء من كل هذا. ولكنهم يفعلون ذلك لكي يستخرجوا من القرآن ما يزودالمحتمعات الإسلامية اليوم بأربعة أو خمسة آلاف من المعاير التفصيلية المقسمة إلى مواد علمي طريقة مدونـة نـابليون القانونية والتي أضحت ضرورية بالنسبة إلى هذه القوانين لكي تعمل.

ولكن ثمة إحصاء يفرض نفسه بادئ ذي بدء. كم معياراً مصوغاً يوجد في القرآن؟. وهذا سؤال يطرحه الفقه منذ زمن طويل على نفسه. وما أدهشه وأدهشنا على كل حال هو الشح العظيم المتعلق بهذه المادة في نصنا القرآني. وإذا تذكرنا، فلقد تكلمت سابقاً عن مختلف طرق التعبير

في القرآن. ولقد ذكرت حينها الطريقة الطبيعية، والأخروية، والغنائية، والقانونية، إلى آخره. وإذا تأملنا، فسنجد أن الطريقة القانونية ليست هي الأكثر حضوراً. فإذا أحصينا مثلاً /700/ أية كونية، فثمة فقيه من العصور السالفة هو محمد عبد الله بن العربي، لم يحص، بحسب أكثر الآراء التي يذكرها في كتابه "أحكام القرآن" سوى عدد من المعايير يتراح من /200/ إلى /500/. وفي مقابل هذا، كم معياراً يرصف العهد القديم يين طياته؟. إذا أحصينا، فسنجد الرقم /613/. وكم معياراً يتضمن دستور الحقوق في القانون الروماني؟. إذا أحصينا، فسنجد الرقم /2414/. إنه تفاوت مدهش. وإننا لنستنتج، منذ البداية، بأن هذه الشحاحة ليست مصادفة. إنها إذا كانت كذلك، فذلك لأن القرآن يوجه دعوة واسعة إلى المبادرة الشرعية للمؤمن، أو على الأقبل إلى هيشة القضاء الاستشارية. وإنه لنداء يجب أن لا يكون الحواب عليه سوى المبادرة، والحرية، ولكي نقول كل شيء، إنه "الاجتهاد"، و"التجديد". ولكننا نتأخر واقفين على ندم من غير جدوى.

فكيف تصنف المعايير المعبَّر عنها؟. ألا فلنكرر ما سبق لنا أن قلناه: إن العدد الأكثر كثافة ليوجد في سورة البقرة، وهي السورة الثانية. وإنه، بخصوص الزواج، ليكون أكثر ما يكون، في الآيات العشرين منها، أي ما بين الآية /221 والآية /241. ثم تلحق بها آيات عن الربا، والدَّين، والشهادة. ولكن تعالوا نتبنى نسقاً آخر للتصنيف. لدينا ما يسميه المشرعون اليوم القانون المدني. وإذا بحثنا عنه في الكتاب كله، فلن

بحد له سوى آية واحدة. هذه الآية هي: "أهل الله البيع وهرم الربط" (سورة /2/ آية /275). وأما ما يتعلق بقانون العقوبات، فإننا بحد، على خلاف ما وجدناه سابقاً، كثيراً من الأنظمة نسبياً تخص عقاب حريمة القتل، السرقة، وقذف المحصنات، والزنى، وقطع الطريق، وربما أيضاً فيما يتعلق بالردة والخمر (لأنه خلافاً للرأي الشائع، فإن الآيات الخاصة بهذين الأمرين هي آيات أقل وضوحاً من الأخريات) وعلينا أن نضيف بأن العقوبات المشار إليها إنما هي عقوبات تكون على وجه التقريب دائماً:

1- خاضعة لشرط مقيّد في حالة توبة المذنب.

2- وإنها لآيات تحث القاضي على الرأفة.

وإذا عدنا إلى سورة النور مشلاً، وهي سورة صارمة حداً فيما يتعلق بعقوبة الزاني، فإننا نجد تعبيراً يتكرر أربع مرات في الآيات: /10، 14، 20، 21/. هذا التعبير هو: "ولولا فغل الله ووهمته ...". ولا تنسوا بأن كل السور ما عدا واحدة تبدأ بالتعبير المكرر: "بسمالله الوهمن الوهمن الوهبم". ولقد يعني ذلك أن هذا الهوس العقابي يخون المناقشات المتعلقة بالعودة إلى "الأصول"، فالأمر يهم أولئك للذين هم في السلطة والذين يتطلعون إلى السلطة. وإنه لأمر غريب عن الكتاب المؤسس للإسلام الذي يبرأ كلية من بغض البشر.

وأما ما يتعلق بالشكل الإجرائي، فإنني لم أحد سوى آية. وهي موجودة أيضاً في السورة /2/ وتحمل الرقم /282/\*. فلماذا هذه السورة دائماً، ولماذا كان الأمر في جزئها الثاني؟. إن السبب هو أن هذه السورة، التي أوحي بها أثناء سفر الرسول من مكة إلى المدينة، تنقسم إلى قسمين متساويين بدقة. يروي قسمها الأول نوعاً من الإشكالية يتعلق بالهوية: أضحية البقرة التي تتميز بهذه العلامة، وبهذه العلامة وتلك (إنها قصة مستخلصة من العهد القديم). وتتجمع في القسم الثاني تعاليم الإسلام. وإننا لنرى فيه ملخصاً، وضرباً من المنتخبات لكل ما تم النص عليه خلال السنوات العشرة الأولى من نزول الوحي. وإنها لتعد بهذا نوعاً من الشرط المكون للدولة النبوية التي هي في طريقها إلى التأسس في المدينة.

إن هذا الشح، كما لاحظته، ليستدعي طبعياً مبادرة ذلك الذي يطبقه. و"المتعين"، هو ذلك الذي ننتظر منه هذه المبادرة. ففضيلته، ومنصبه الاحتماعي، ومعرفته بالقرآن، كل هذه أمور تجعله لهذه المهمة مميزاً. أتراه يكون مهنياً؟. لا، ولكنه مسؤول. ولقد لاحظ القانوني المرحوم محمد المبارك بدقة أن القرآن يرسم بهذا نوعاً من التنقيطات تتعلق بتجديد الإنسان لعدد من المواضيع، وذلك بما أنه ارتضى

<sup>\*-</sup> وهي الآية التي تبدأ بقوله تعالى: "ياأيها الذيم آمنوا إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمى ... (مترجم).

أن يشرع صراحة في بعضها الآخر. وهذا ما يجب تحديده عن قرب أكثر... ولذا، سنفكر ببساطة في المنطق التشريعي الذي استخدمه معظم المفكرين المسلمين بهذا الخصوص، كما سنحاول أن نستخلص بعض النتائج المستساغة.

\*

لقد كان هؤلاء المشرعون مسلمين تقاة. وكانوا فقهاء. وإذا نظرنا إلى المصطلح "فقه"، فسنجد أنه مشتق من الفعل الذي يعبر عنه الجذر "فاء"، "قاف"، "هاء". وإنه ليعني "المعرفة في العمق"، و"الدخول إلى حوهر الأشياء". وهذا ينطبق إذن على العلماء، ولكن هؤلاء العلماء، في استعمال اللغة، قد أصبحوا جوهرياً خبراء مختصين بقوانين الكتاب، ومفسرين للقانون. وغدا دورهم موسعاً. ولقد هيمن الفقه ومناهجه على محموع أنظمة الفكر الإسلامي. وقد كان ذلك في المغرب خاصة، وبنوع من الإمبريالية التي دامت حتى عصر النهضة في نهاية القرن التاسع عشر. فإلى حانب عيوب عظمى يمكن للمرء أن يوجهها إلى الفقهاء، نجد إلى فإلى حانب عيوب عظمى يمكن للمرء أن يوجهها إلى الفقهاء، نجد إلى

جانب ذلك عيوباً أحرى تتمثل في الاختصاص إلى حد المبالغة، و"إغملاق باب الاجتهاد"، والمحافظة جهاراً، والعدوانية إزاء الأشكال الثقافية الأخرى (كالصوفية والفلسفة مثلاً). ومع ذلك، يجب أن نضع في ميزان أعمال هؤلاء الفقهاء فضلاً عظيماً: إنه فضل مصاحبة الشعب في حياته اليومية، والاحتفاظ عموماً وحتى أيامنا هذه بثقته: وهذا ليس بالأمر اليسير.

إن الاعتقاد الراسخ لهؤلاء ليس موضع شك إذن، لاسيما وأن هذا الاعتقاد يستند إلى تقليد قرني، هونفسه مؤسس على الكتاب. ولذا فإنهم، على العكس مما قيد يظن، يعطون لنفوذهم الاجتماعي رخصة تستند إلى هذه الآيية: "ومن لم يبعكم بما أنول الله فأولئكهم الكافرون" (سورة /5/ آية/44/)، "فأولئكهم الظالمون" (سورة /5/ آية /45/)، "فأولئكهم الفاسقون" (سورة /5/ آية /46/). ولا داعي أن يتقدم المرء في البحث أكثر إذا لم يكن المقصود في هذا المقطع المأخوذ من سورة المائدة هو فعلاً توحيد أديان الوحي الإبراهيمية الثلاثة. وربما كان لهم الحق أيضاً أن يحترموا حرفية القرآن كما في السورة /4/ الآية الله". ولكنهم لم ينتبهوا كفاية إلى التنويه الواضح في الآية والداعي إلى التفكير الشخصى، "فالرأي" كان إلهاماً من الله ...

ومهما يكن من أمر فإن الفكرة التي هيمنت على هذا الفقه الجذاب، هي أنه يجب الحكم بحرفية النص الموحى. كما يجب الحكم، في

المقام الثاني، بتطبيق القواعد المستحلصة من الحديث. ثم يكون الحكم، في المقام الثالث، بمراقبة السنة أو الإحالة إلى المصادر التقليدية العليا، وذلك بحسب اتفاق كبار العلماء. وإنه ليكون في المقام الرابع، عن طريق التفكير القياسي، أو القياس.

إذا تصورنا ببساطة الصورة التي كانت تطبق فيها هذه القواعد في قرون السيطرة الكاملة (نظرياً) للشريعة في البدان الإسلامية، أي في العصر العثماني، والعصر المملوكي، وحتى في عصر التوسع الامبريالي، فبإمكاننا أن نميز بين أربعة أنواع من القواعد:

- 1)- القواعد الثابتة: وهذه ينص القرآن عليها بوضوح.
- 2)- قواعد أحرى، المرجعية فيها تحيل إلى جملة من الظروف: نجد من هذا مثلاً منع التبني الذي تم بيانه بمناسبة قصة زينب.
   وإننا لنسميها بالمعايير المُستعجَلة.
- 3) وثمة قاعدة تعتمد على حالة خاصة، يحث الرسول عليها كما في الحديث. وهذه القاعدة، من منظور إيماني، تصدر عنه بوحي إلهي. ولكنها لا تتضح إلا بعد أن يحاكمها عاكمة إنسانية. وإنها، بوصفها كذلك، لتعد حجة.
- 4)- إن القاضي (أو أحد المؤمنين بشكل افتراضي) ليستنتج قياسياً، إذ يكون أمام حالة نوعية، قاعدة. ويكون له ذلك من مقابلة حالتها مع حالة أو أخرى لحالتين سابقتين.

ويمكن تخيل هذه الأمور بوصفها تنابعاً في سلسلة من المعادلات حيث الد /هـ/ تعني الله، والـ /ر/ رسول، والـ /م/ معيار والـ /ظ/ ظرف أو حالة النوع، والـ /ق/ قاضي:

إن الترسيمة التي أجملناها تقوم بطبيعة الحال على التبسيط. غير أنها، كما نعتقد، تقدم تصنيفاً مفيداً مع ذلك. فهي تضع المحاكمة القياسية في موضعها الدقيق. وتستخرج ضعفها الرئيس. وإنها لتتطلب من مستعملها، بادئ ذي بدء، تعميماً ينطلق من حالة النوع التي تتأسس عليها، والتي تفترق في معظم الأحيان عن الحديث، كما تتطلب بعد ذلك تطبيقاً للقاعدة المستنبطة هكذا على حالة من حالات النوع التخصيص): هناك، في النتيجة، عمليتان متماثلتان. ومادام ذلك كذلك، فإن العملية الأولى إذ تتضمن في معظم الأحيان إحالة إلى

الرسول، فإنها لن تقطع أبداً أصلها النمطي ولا مرجعها الذي تتعلـق بـه. وإن التعميم الذي ينبثق عنها لا يمكن سوى الاحتفاظ به.

سيبقى الاستدلال القانوني مسحوباً إلى الخلف احتراماً لعصر ذهبي، أو ليوطوبيا استرجاعية. ولقد يتفهم المرء هذا في مناخ لتقاة محافظين. ولكن هذا يصبح مزعجاً في عصر التحولات المتسارعة. وإذا ظلت الأحوال هكذا، فلا يمكن الوقوف على فارق حلي للقانون إزاء الدين. وشراح هذا يقولون إن استخدام القياس والاستدلال القياسي لأمر قائم في قلب البرهان الإسلامي. ولذا، فإنه لا يمكن، من حيث المبدأ، أن يلد قانون متميز جذرياً من الدين ولا من السلوك النبوي. ويجب أن نفهم هذا أنه كذلك من حيث المبدأ فقط. ذلك لأن القضاء في الواقع سيكون قد مكن نفسه في القانون. ونحن لا نستطيع هنا أن نتابع من غير أن نبتعد عن موضوعنا. فالمناقشة الدائرة منذ قسرن بخصوص هذه التحديدات قد وضعمت باحثين مثان ل. غولد زيهر، وسنوك التحديدات قد ولوي ميّو في موضع يعارض فيه بعضهم بعضاً.

يجب أن نعتقد، حتى في زمن الرسول، أن التنظيمات المستعجلة، أو ما يمكن للمرء أن يستنتجه، كانت تبرّك مكاناً واسعاً في حالات كثيرة إلى ابتكارية المسؤولين. فثمة أمير كان محمد قد أرسله إلى ولاية بعيدة. فسأله: "كيف يجب أن أحكم؟". أجابه: "بالقرآن". قال: "فإذا كانت الحالة غير موجودة فيه؟". أجاب: "فالبسنة". قال: "فإذا كانت الحالة غير موجودة فيها؟". قال: "فباجتهادك". وبالطبع، فإن الدعوة إلى العقل ما كانت لتخيف الإسلام في العصر الذهبي. ولقد حاولت على العقل ما كانت لتخيف الإسلام في العصر الذهبي. ولقد حاولت على ضعف مني أن أقيم أمام أعينكم أصالة نسق لا يخرج دائماً من تراكم النصوص، التي نميزه منها اليوم وهو مقيم تحتها بشق الأنفس. ولكن الذي سيعيد إخراجه بقوة، كما أتمنى، حدث يبدو أنه قد فات الملاحظين إدراكه.

وما أريد قوله هو إن تدوين قوانين جو ستينيان قد نشر قرناً قبل عصر الوحي. وقد تضمن: دستور أباطرة الشرق Novelles، وبحموعة القوانين Digeste، والفتاوى Padectes (بحموعة قوانين يونانية) (كافوانين القانونية اليق (خام 528–534). وإن أي شخص يفحص كل هذه المدونات القانونية اليق ازدهرت في ذلك العصر في الامبراطورية البيزنطية، (ليس فقط بسبب المدولة المركزية، ولكن بسبب تنوع المجتمعات الدينية)، فإنه سيلاحظ بأنها تمثل نموذجاً مختلفاً حداً عن التشريعات القرآنية. فهل من قبيل المصادفة أن تكون المعيارية القرآنية ذات نظام متميز تماماً، على الأقل في الصياغات وفي الأحكام من معيارية القانون الروماني أو الروماني – الصياغات وفي الأحكام من معيارية القانون الروماني أو الروماني –

البيزنطي، وإن كان كثير من العرب قد قاموا بتطبيقه، أو على الأقل قد تلقوا أصداء منه؟.

\* \*

عمثل القانون بالنسبة إلى التشريع الإسلامي إسقاطاً للمطلق، وإن تطبيقه ليعد جزءاً من الطاعة لهذا المطلق. وإن كل أمر ليمر ما بين الحق والصدق، أي ما بين الحقيقة وروح الحقيقة. وإن هذا ليدخل في السلوك الحسن، والذي هو نفسه يعد سلوكاً للمطابقة مع النماذج السليمة التي أنشأها الرسل، وأكدها القدماء من السلف الصالح. وإنها لاتزال إلى يومنا هذا موضع تقدير عند المسلمين، والكلمات المعبرة عنها تظهر الوفاء للنموذج، ومن ذلك مثلاً: "توفيق"، "اقتداء"، "أسوة"، إلى آخره.

ولكن الحاجة الكثيرة إلى بحموع هذه الأثقال وإلى هذه النزعات المحافظة، قد شلت الحرية كما نعتقد. وهذه الحرية إنما اشترطها الإيمان بوضوح. غير أن العقل والمسؤولية يخرقان الأمر. فالإسلام يريد أن يقيم الإخلاص. ولذا، فهو يعزو إلى الفطرة دوراً كبيراً. وهو بهذا يؤسس نفسه ليس على العسر، ولكن على اليسر، أوعلى "التصرف الحر". وإنسا

لنضرب مثلاً عن هـذا بالآية /30/ من السورة /30/": "فأقم وجمك للدين حنيفاً، فطرة الله التي فطر الناس عليما، لا تبديل لفلق الله".

ويمكننا أن نقول أخيراً إن الديـن والقـانون الـذي لـه أصــل ديــني إنمــا يجعلان الدين الآدمي حياً. ومن هنا، فإن القانون إذ ينجز الطبيعة لا يلغيها.

وسنذكر بهذا الخصوص حديثين فريدين جمعهما كتاب النووي الكلاسيكي \*. أما الأول فهو: "إذا لم تستح فاصنع ما شئت" \*\*. وإننا لنسمع غالباً في المناقشات الدائرة حالياً حول تطبيق الشريعة إلحاحاً على الجانب الزجري حماية لبعض المؤسسات، أو حماية للمجتمع. وما دام ذلك كذلك، فلنتأمل بالأحرى كلام الرسول هذا. فقد أضاف النووي معلقاً عليه: "إن هذا الحديث هو المحور الذي قام عليه الإسلام كله". ولقد ذكر حديثاً آخر في الكتاب نفسه: "حثت تسأل عن البرّع. قلت: نعم. قال: استفت قلبك، البرر ما اطمأنت إليه النفس واطمأن إليه القلب، والإثم ما حاك في النفس وتردد في الصدر وإن أفتاك الناس وأفتوك"\*\*\*.

<sup>\*-</sup> إنه يقصد كتاب "الأربعين النورية" (مترجم).

<sup>\*\*-</sup> إن نص الحديث هو كالتالي: عن أبي مسعود عقبة بن عمــر الأنصــاري البــدري رضــي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن مما أدرك الناس من كلام النبــوة الأولى: إذا لم تستح فاصنع ما شتت" رواه البخاري (مترجم).

<sup>\*\*\*-</sup> الحديث برواية وابصة بن معبد. ويعلق النووي عليه بقوله: "الحديث حسن ورويناه ني مسندي الإمامين أحمد بن حنبل والدارمي باسناد حسن" (مترحم).

يكمن الأمر الحسن إذن في نوع من الرضى الذاتسي الداخلي، وفي اليسر، أو يكمن في "التصرف الحر" وعياً وطبيعة. ولكن لنستعجل فنقول إن هذا الإسلام نفسه الذي يوصي بالتصرف الحر للطبيعة في الإنسان، إنما يفعل ذلك من غير أي نزعة "مُتْعيّنة"\*. ثم إن حرية التصرف سلوكاً التي يوصي بها يجعلها مصحوبة بدقة نموذجية قصوى.

ويمكننا أن نضيف أخيراً بأن تأويل المعايير وتطبيقها إنما يبقى من اختصاص الإنسان. وإننا لنقول هذا حتى ولو كان هذا الحق الذي يحمل في الرشيم التحديد القانوني والأخلاقي "الاجتهاد"، غير مسمى هكذا في الكتاب. ولنذكر مع ذلك أنه لنقص في المصطلح، فهناك شبه مترادف بحده يظهر في السورة /4/ آية /83/\*\*. هـذا المـترادف هـو الفعـل "استنبط". وإنه ليستدعي اشتقاقياً "استنباط"، فيعني: "استنبط من التحليل في العمق حلولاً غير معتادة".

 <sup>&</sup>quot;- "Hedonisme - المتعية": مذهب يرى أن اللذة والسعادة هما الخير الأوحد أو الرئيس في الحياة. وهو مذهب يقول/: أيضاً: إن كل نشاط اقتصادي هو قائم على إرضاء طبقات المجتمع وتحقيق أكثر ما يمكن من رغباته" (عن قاموس المنهل - مترجم).

<sup>\*\*-</sup> للأهمية نفضل أن نذكر الآية التي أشار المؤلف إليها: "فإذا جاءهم أمر من الأمن أو الشوف أذاعوا به، ولو ردوه إلى الرسول وإلىأولى الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم، ولولا فضل الله عليكم ورحمته لاتبعتم الشيطان إلا قليلاً" (مترحم).

فلنحاول أن نوجز، لكي ننتهي، بعض الأفكار التي طورناها في عرض كان يمكنه بالطبع أن يستحوذ على براهين أكثر. وإننا لنامل بأن تكون الأفكار التي تقدمنا بها ممتدة، أي تُشد بأبحاث أخرى حديدة أو تعزز بها.

ليس الصنف القانوني سوى وجه لهذا الشيوع الحار، المليء بتعدد المتكافئات الحية التي يوقظها النداء القرآني في وعي المؤمن ويبعثها في السلوك الاحتماعي، وإنه لنداء للإنسان الذي وجد ثانية حقيقته الطبيعية، فدعى بتوسط العقل إلى مصيره، مصيره الأخروي. ولقد تكوّنت بكل تأكيد وفي وقت مبكر جداً، وعبر القرون أكثر فأكثر، وبعمل العلماء، والظروف كتلة كبيرة من الاحتهادات القضائية المبررة والمنظمة. فشكلت نسقاً إذا صح القول وانتهت إلى تكوين هذا الجسد الهائل من المؤلفات التي تتسم بفائدة وثائقية ونظرية عظمى. وهي ما نسميه "فقه".

وفضلاً عن ذلك، فإن هذا الفقه يقدم نفسه مبعثراً في العديد من المؤلفات التي تم تحديدها في إطار الشكل التقليدي. ولقد أيقظ هذا الأمر في الغرب مقارنة مع النزعة المدرسية للفلسفة الكلامية، وكان لها ما يبررها. ذلك أن هذا الفقه قد احتفظ من أصوله، حيث كانت هنا مصانة بالشكل الأمثل، بحرية عظمى في التقدير. ولكن كان من جهة أخرى،

لحلوله الرئيسة في نظر الذين يدرسونه، طابعاً ارتجاعياً. كما كان يعاني من نزعة ثباتية (Fixisme)\* ومترددة. ويمكننا أن نصيف بأن أبوابه التقليدية قد أهملت كثيراً من قضايا الحياة اليوم. هذا، وإن المثاقفة \*\* في الغرب، والتي كانت متأثرة من قبل بالمحلة العثمانية، لتدعو الإسلاميين، وهذا مثار للتناقض، لإعلان عودة الشريعة. وبما أن هذه كانت مقننة بشكل مسبق، فإن المثاقفة لتدعوهم كذلك – فلنقلب العبارة – إلى إعادة صياغة تامة للتقنيات الحالية في مصطلحات الشريعة.

<sup>\*- &</sup>quot; Fixisme - ثباتية: نظرية حياتية تقول إن الكائنات الحية والأحوال المحيطة، كانت على ما هي عليه الآن بلا تطور". وإذا كانت الثباتية هي هذا، فإنها لا تنطبق على الفقه الإسلامي في النظر إلى الحياة بأي حال من الأحوال. ولذا، فإن هذا الرأي ليعد ظالماً وغير حقيقي. ولقد نعلم، على العكس من ذلك، أن مثل هذه النظرة إنما تنطبق على بعض تيارات الفكر الغربي المسيحي في القرون الخالية. وإني لأحسب أن خلط الأوراق على هذه الصورة، وكما هو موجود في البحث الذي نقوم بترجمته الآن، إنما يدل على ضعف علمي، كان بإمكان حاك بيرك تجنبه، لو لم تحركه غايات تحتية أحرى لا علاقة للعلم بها (مترجم).

<sup>\*\*-</sup> Acculturation - المثاقفة: إن ما يجب أن ننبه إليه، بادئ ذي بدء، هو أن هذا المصطلح - في مظانه الغربية ومصادره المعجمية للمصطلحات، لا يحتمل معنى:

<sup>-</sup> المشاركة أو التبادل الثقاني، كما توحي بذلك الصيغة الغربية التي شاع بها هذا المصطلح في بعض الأوساط الثقافية العربية,

<sup>-</sup>كما لا يعني التأثير والتأثر في الميدان الأدبي: شعراً، ورواية، ومسرحاً، إلى آخره، كما هو شائع أيضاً في هذه الأوساط.

إنه يعنى، على العكس من ذلك كله، التأثير من طرف واحد، رغبة في إحداث هيمنة ثقافية، وانجازاً لما يمكن أن يسمى الإمبريالية الثقافية. وإن مراقبة لأحداث اليوم لتجعلنا نضيف فنقول إن هذا المصطلح قد أحذ أيضاً معنى الانصياع الثقافي، تساوقا مع ميلاد النظام العالمي الجديد، أو مع ما نسميه "الأصر" العالمي الجديد. ولذا، فقد بات على كل الثقافات أن تختزل نفسها، كما صار واحباً عليها، لكي تسمى متطورة ومتقدمة وحديثة ومعاصرة، أن تحدث قطيعة مع الذات إذا اقتضى الحال.

وبهذا تكون صورة استهلاكية لما ينتجه صاحب "الأمر" العالمي الجديد. ولا عجب، فقد رأينا أن أوربا نفسها منذ أمد غير بعيد، وخصوصاً منها فرنسا، قد أخذت تضيق ذرعاً بالهيمنة الثقافية الأمريكية، وهي الدي كانت وصازالت واغبة في ممارسة الدور نفسه في الكثير من دول العالم. ولكن مقتضيات "الأمر" العالمي الجديد لتتطلب منها نفسه في الكثير من دول العامرة بلا استثناء، بوصفها الجانب الأضعف عسكرياً واقتصادياً، أن تنصاع، وأن تذعن، وأن تنحسر ثقافياً لصالح ثقافة "الأمر" العالمي الجديد المسلحة بأرقى أنواع التقنية والمحتجبة وراء شعارات عظيمة الألق والبريق. وإلا يكن ذلك، قستنعت هذه الثقافة أو تلك بالثقافة "المنطقة" و "الظلامية"، و "الرحعية" وربما بنعت أصحابها به "الإرهابين" أيضاً، كما هو الشأن بالنسبة إلى حملة الثقافة الإسلامية سواء كمان ذلك في فلسطين، أم في السودان، أم في الجزائر، أم في إيسران، حيث يُسبرد اضطهادهم وقتلهم، والاعتداء عليهم، ونهب ثرواتهم، واغتصاب أواضيهم، وحيث عارس ضدهم التطهير العرقي كما في البوسنا.

وإن الدراسات التي اشتغلت بهذا المصطلح لتنتمي إلى علم الاحتماع، وإلى علم الاحتماع، وإلى علم الاحتماع النفسي. وقد استعمله أيضاً بعض علماء الأنتروبولوجيا. وتنقسم هذه الدراسات عموماً إلى قسمين:

1- دراسات تعنى بالسيرورات التي يتأقلم بها الفرد، كارها أو طائعاً، مع الوسط الثقافي الذي يجد نفسه متشكلة فيه. ونلاحظ في هذه الدراسات أنها لا تتكلم عن تبادل ثقافي، ولكن عن تأثير ثقافة ما على فرد ما أو على مجموعة من الأفراد، فتهيمن عليهم وتفرض أشكالها الخاصة.

2- وهنا ياتي المعنى الثاني لهذا المصطلح: إنه بحموع التغيرات التي تكايدها بحموعة اجتماعية نتيجة اتصالها بمجموعة أخرى. وذلك كما حدث في البلدان المستعمّرة، أو كما هو حادث للمجموعات الآسيوية، والأفريقية، والعربية المهاجرة إلى أمريكا وأوربا. ولقد تعددت مؤخراً، في إطار هذا المعنى الثاني، الدراسات المتعلقة بالتغيرات العميقة التي حدثت في المجتمعات القديمة، والبدائية، والتقليدية بفعل تأثير الحضارة، وبفعل تأثير الدول الصناعية الحديثة عليها. وإن تأثيرات الاستعمار والتحرر منه لتدخل أبضاً في إطار هذه الدراسات.

وإذا كان مصطلح "المناقفة" بمعنيه هو هذا، فإننا نفهم دعوة المناقفة التي تكلم بيرك عنها بأنها دعوة من طرف واحد، هو الطرف الغربي، لإحداث تغيرات عميقة "للتقنيات الحالية في مصطلحات الشريعة" بغية التأقلم لا مع الذات المنتجة لأشكالها الثقافية الحاصة، ولكن مع الآخر المغرّب لها والذي أنتج أشكاله الثقافية الخاصة.

ويمكن القول بعبارة أخرى إن المطلوب من الشريعة الإسلامية أن تتنازل عن أشكالها التقنينية الخاصة لصالح الأشكال التقنينية الغربية. وبهذا تكون موضع إعجاب ورضى، وتدخل العصر الحديث راضية مرضية!!! (مترحم). إن المشكلة، وهي مشكلة ذات طابع آني في بعض الدول الإسلامية، تحتاج لوحدها إلى تطوير، لا نستطيع أن نكرسه لها نحن هنا. ومع ذلك، فلنقل فقط إن التقنين ليقدم ميزات عملية لا اعتراض عليها: فهل يمكن له أن يتم في إطار احترام الأصالة التي حاولت أن أبرزها. وأما بالنسبة إلى أصولي نقدي، فإنه سيحاول أن يجمع محيزات النزاهة، والتحديث.

إذا عدنا إلى المرحلة القرآنية للمعيارية، فسنجد أن القرآن يدهشنا كذلك لمرة إضافية. وإن هذا ليكون في سمته المتعلقة بالكمال الطبيعي، وعدم افتراقه عن سمات أخرى تتعلق بالأخلاق، وبالروحانية، وبالجمال، كما يكون هذا في ثروته الإشاراية وفي دعوته الملحة لأبنية عقلية مستمرة.

## الهرآن واللغة العربية

لقد عاش الجاحظ في نهاية القرن الشامن وإلى منتصف القرن التاسع الميلادي. وكان يرى "أن الله قد بعث محمداً إلى العرب الذين كانوا شعراء وخطباء. وكانت لغتهم دقيقة حداً وقوية الأدوات. ولقد سخرها بكل ما فيها لكي يقيم وحدانيته الخاصة ويعطي بعثة الرسول الثقة" \*. وهذا ما تعزوه العقيدة إلى المعجزة. وإنها لمعجزة ذات نموذج روحي من بين معجزات لا تؤدي إلى أي خلل في نظام الطبيعة. وإن الإسلام ليحكم بهذا على بقية الأديان الموحاة. وكما ترون، إنه يوحد، في نظر المؤمن، بين الوحي الإسلامي واللغة العربية، رابط عضوي.

لم يشر المولف إلى الكتاب الذي أخذ منه هذا الكلام. ولذا فقد اضطررنا إلى ترجمته كما
 جاء لا كما قاله الجاحظ فعلاً. ولكن ما يجب قوله هو أننا عندما عدنا إلى \_...

وإنه لمناخ يختلف حذريـاً عن المناخ الـذي يهيمـن في المسيحية، حيث يتم الكلام عن التجسيد.

وإذا تجرأنا فابتدعنا اشتقاقاً يلائم الحالة الإسلامية، فإننا سنقول إن المقصود بالأمر هو "inverbation - اللاكلامية": من verbum الكلمة. وفي الواقع، فإن مسألة اللغة لا تضطلع عملياً بأي دور فيما يتعلق بالأناجيل. فاللهجة التي كان عيسى يدعو بها لا تستدعي مطلقاً اهتمام المفسر. وإن المؤرخين قد تساءلوا في القرن التاسع عشر، لكي يعرفوا، فيما إذا كان المسيح يستعمل الآرامية وليس العبرية في فلسطين الرومانية. البلد الجامع لجنسيات مختلفة، وحيث كان الناس يتكلمون لغات كثيرة. وإننا لنميل إلى القول إنه كان يعبر عن نفسه بالآرامية وإن كان يعرف عبرية التوراة. ولقد كان كثير من الناس يستعمل اللغة الإغريقية على كل حال، كما كانت اللغة اليونانية هي لغة الدوائر الرسمية. وهذا يعني أننا إذن إزاء وسط لساني شديد الاختلاط. وعلى

<sup>-..</sup> كتب الجاحظ ومنها "البيان والتبيين"، فقد لا حظنا أنه كلما ورد اسم الرسول، كان الجاحظ يذكر العبارة المشهورة المرافقة لاسمه عادة "صلى الله عليه وسلم". وهذا أمر مضطرد عنده لم نلاحظ فيه أي استناء. ولا غرابة في ذلك، ولكن حاك بيرك، وهنا مكمن الغرابة، لم يفعل ذلك عندما نقل قول الجاحظ إلى الفرنسية. وإذا كان بيرك لا يؤمن برسالة محمد صلى الله عليه وسلم، فله ذلك إذ "لا إكراه في الدين"، ولكن كان عليه أن ينقل العبارة كما قراها لا كما يريدها أن تكون. فقد رأيناه بذكر اسم الرسول محمد من غير قول العبارة "صلى الله عليه وسلم". وهو حر في ذلك، و لم نشر إليه، لأن الكلام كان كلامه ويعبر به عن رأيه. فلا ملامة إذن. ولكن الكلام هنا ليس له، وبالتالي لا نجد من الأمانة إخضاع نص الجاحظ إلى الحذف والرقابة، وخاصة أنه يدعو إلى حرية الفكر، مما يجب أن ينتج عنه حرية التواصل الثقافي، والاعتراف بالآخر كما همو لا كما نريده أن يكون (مترجم).

كل حال، لا يوجد أي رابط عضوي مُدَّعى بين هذه الدعوة وبين اللغة المستعملة. وإن الأمر ليستدعي من المرء أن يطرح على نفسه قضية لسانية شائكة بخصوص كل واحد من الأناجيل، سواء كانت شرعية أم غير شرعية. ولقد نجد من بين الأناجيل الشرعية إنجيل مارك. فهو من أقدمها، وإنه ليعد كذلك بوصفه ألف بالاعتماد على كتابات بالآرامية أو بالعبرية (إننا لا نعرف بالتحديد). وقد أخذت هذه الكتابات من الدعوة التي كان المبشر بيير يقوم بها. ومع ذلك، فقد وصلتنا الوثيقة مكتوبة باللغة الإغريقية. ولم تكن هذه اللغة لغة كلاسيكية دقيقة. ولقد نشأت أناجيل أخرى مما يمكن أن نسميه "Logia". وهذا يشبه "الحديث" إلى حد ما، أي يشبه كلاماً منقولاً، وإن اللغة التي نقل بها لتثير مشكلة هي الأخرى.

إن الأمر المدهس في التوراة هو أنها تجعل ألواح موسى ليس بوصفها ألواحاً ملفوظة، ولكن بوصفها ألواحاً "كتبها الله". ثم عندما حطمها موسى غضباً، فإن "الله قد نقشها" ثانية. إنها كتابة إذن وليست كلاماً. ولكن بأي لغة كانت؟. إن هذا الأمر مسكوت عنه. وعلى كل حال، كان يجب على موسى أن ينسخ هذه الكلمات، كما كان يجب عليه أن يعلق عليها أمام شعبه باللغة العبرية. ولكن الإلحاح على المكتوب وعلى المنقوش ليجعلني أقترح فرضية خيالية تتأس على فترة الشباب من عمر موسى, وهي فترة قضاها في مصر. وهذا يعني أن الألواح ربما كانت في الأصل، ألواحاً هيروغليفية. وإذا كان ذلك كذلك، أفلا تكون "الهيروغليفية" هي نقش الأشياء المقدسة. وما هو الأمر الأكثر قداسة مما

هو منقوش، ومما استطاع الله أن يستجله على الواح القانون؟. ولكن لنغادر حلم اليقظة هذا، فإني أترك أمر التوسع فيه، أو رفضه إلى متخصصين أفضل تسليحاً. فالقرآن هو الذي سيحجزنا اليوم.

\* \*

يقول لنا القرآن: "إنا أنزلناه قرآناً عربياً لعلكم تعقلون" سورة /12/ آية /2/\*. ثمة أشياء كثيرة في هذه الجملة: التنزيل، والعربية، ومقصدية الوحي، والتلقي الذي يجب أن يتبع ذلك، والدعوة إلى العقل. وإن هذه العبارة لتعود في القرآن ثماني مرات. وكذلك الأمر بالنسبة إلى التعبير الموجود في السورة /41/ الآية /7/: "كتاب فعلت أياته قرآناً عربياً لقوم يعلمون". وإن هذا ليعني، مرة أحرى أيضاً، أنه "يطلق عنان المعرفة". وفي هذا إشارة إلى السيرورة العقلية المدعوة لمتابعة الإصغاء. وليس مقصود الأمر في الواقع هو الحجز الحدسي أو السلبي ببساطة، ولكن الإيجابي الذي يدعو دفعة واحدة إلى عقلانية الإنسان. وإنه لا يسعنا أن نلح على هذا الأمر كثيراً. فلقد نجد في السورة نفسها قوله: "ولوجهاناه قرآناً أعجمياً لقالوا لولا فعلت أياته" آية /44/. إذ

 <sup>\*-</sup> نلاحظ أن حاك بيرك قد بدأ الآية مكتوبة بالحرف اللاتيني على النحو التالي Wa inna "
 "..... فأضاف "Wa"، أي أضاف "المواو" على بداية الآية. وربما كان عليه أن يتأنى في النقل ليكون دقيقاً. فإضافة مثل هذه تثير، في نظر المسلمين، ريباً كبيراً في فاعلها، وشكاً عظيماً في مرتكبها (مترجم).

إذ ثمة معارضون للوحي دائماً، وإنهم ليعارضون كل حقيقة بشكل عام، فيجادلون عن فراغ لأن المجادلة هي نقيض البرهان، تماماً كما هي حال السفسطة بالنسبة إلى العقل. ويجيب القرآن بسخرية: "أعجمي وعربي!!" ذلك لأنه لا يمكن صياغة نص بلغة عربية وأجنبية في الوقت نفسه. فهذا مدعاة للتناقض. ولكن بعيداً عن المنطق، لماذا الاختيار؟. لقد تم اختيار العربية تحسديداً لأنها لغة تقسدم حودة فائقة. "فالقرآن" "هو للذين آمنوا هدى وشفاء". ويُشير النص هنا إلى عمين، قام بتطويرهما المفسرون والبلاغيون فيما بعد.

هاتان السمتان هما البيان والتفصيل. فالتفصيل هو للأنبياء، وهذا يعني إذن جملة الفوارق بين الأصوات أو بين أجزاء المعنى والتركيب. وإن هذه الفوارق هي التي ينشرها علماء الصوتيات. ونذكر بأن هذا المفهوم لم يظهر تماماً إلا منذ. ..سوسير... وعلى العكس من هذا، فإن البلاغة القديمة كانت تعرف ما يعني البيان حيداً. إنه العرض الواضح، وملكة التعبير بشكل حلي، والبيان، والجودة الراقية للغة، وللأدب أيضاً. ولقد عبر القرآن عن ذلك في مكان آخر فقال: "منير". والتفوق إنما يكون للقرآن لأنه "منير"، وليس "مبهماً"/ أي إنه "واضح وتعبيري". وإن هذا ليذكرنا بما كان يطلبه أرسطو من الخطاب الفلسفي: أن يكون خطاباً يتضوع نوره. ويجب على اللغة لكي تكون دالة أن تضوع بالنور الذي يتصوع بولقد كان هذا الأساس اللساني والمنطقي أيضاً لليونان. فلنسجل،

من غير أن نستخلص أي نتيجة، هذا اللقاء بين الهيلينية القديمــة والحكمـة الإسلامية\*.

سنحاول، بعد هذا التمهيد، أن نقترب أكثر فأكثر من التعريفات. ونبدأ بسؤالنا: ما هي لغة القرآن؟. فلننظر، بـادئ ذي بـدء، إلى الجـواب الذي تعطيه العقيدة ويمكن لهذا الجواب أن يدون على النحو التالي:

## اللغة المترانية مي:

1- الصيغة التي وصلت بها الرسالة الإلهية. وهي الصيغة النهائية
 والإجمالية التي تم نقلها إلى البشر بوساطة الرسول محمد.

2- وإن هذه الصيغة صيغة لسانية. وهي تتطابق مع لهجة قريش.

وهكذا، يريد الإسلام أن يجدد، وأن يرسم (انظر كلمة "محدث" سورة /21/ آية /2/)، وأن يتمم تعاليم الديانتين التوحيديتين. ولذا، فهو لا يجعل من نفسه الاتصال الوحيد. فلقد كانت هناك أديان أحرى قبله.

<sup>&</sup>quot;- سواء كان المقصود هنا هو اللقاء بين المصطلح اللغوي اليوناني أو الحضارة اليونانية وبين الحكمة الإسلامية، فإن هذا لاينفي الاختلاف بينهما على المستوين: مستوى المصطلح وما يقوم خلفه من مفاهيم، والمستوى الحضاري وما يملاً به هذه المفاهيم من معاني. فالحضارة الإسلامية حضارة نص، ولذا فقد كان الدرس اللغوي فيها سابقاً على المدرس البلاغي. وأما الحضارة اليونانية ووليدتها الغربية المعاصرة، فحضارة شخص، ولذا كان الدرس البلاغي فيها سابقاً على الدرس البلاغي فيها سابقاً على الدرس البلاغي فيها سابقاً على الدرس البلاغي فيها عامة على المدرس المعرب في المعنية مساراً يمتلف عن مسار الدرس البلاغي في الحضارة اليونانية. فلقد نظر العرب في اللغة ونظامها والنص ونظامه، فارتقوا إلى الشخص، ورأوا أن البلاغة هي السيل الذي يحقق به الشخص القناعة اليونان، فقد نظروا إلى الشخص، ورأوا أن البلاغة هي السيل الذي يحقق به الشخص الفناعة فيما يقول، فظلوا بذلك في داترة المسخص و لم يجردوا، وظلوا في دائرة المعطى والناتج و لم يرتقوا إلى فكرة الأنساق والنظم . (مترجم).

وكانت هذه الأديان تعبر بلغات أخرى بالضرورة. ذلك لأن الإسلام يعلم أن اتصالات الله مع الإنسان إنما يجب أن تتم بلغة الشعب المتلقي. وهذا ما يدفع بالمرء لكي يسأل نفسه بأي لغة يفترض أن يكون عيسى قد كلم شعبه بالذات، وبأي لغة تلقى الرومان والبيزنطيون رسالة الله. أم كان عليهم أن يسمعوا اللغة التي كان الرسول ينقل بها. إنه سؤال لا حل له. وباختصار، يجب على قراءة القرآن أن تكون مسائلة، ومستفهمة، وإشكالية.

إن اللقاء بين نزول الوحي واللغة العربية قد وحد أسباب وجوده، من منظور عقدي، في الكيفيات الخاصة للهجة، وذلك كالبيان والتفصيل. فهما من خواص الفعالية في إيصال الرسالة. وقد كان أيضاً لقاء بين المطلق والتاريخي. ولم يكن اللقاء ليتم من غير أن يرتدي سمات التحدي. فالقرآن في الواقع يمثل تحدياً، ليس بموضوعه فقط، ولكن بصيغته التي تجعل منه الإمام المبين: "المبدأ الواضح"، كما تجعل منه "المرشد الذي يرشد بوضوح". وإن القرآن ليقدم نفسه بوصفه حزءاً من نموذج خالد أعلى، أي بوصفه "أم الكتاب" الذي يحفظه الله. ذلك لأن العقيدة قد انتهت إلى ترجيح أن القرآن ليس مخلوقاً وأنه وحد منذ الأبدية في حفظ الله.

وإذا كان ذلك كذلك، فماذا نلاحظ تاريخياً؟. إن الوحي ليعبر عن نفسه بلغة سهلة المرام، ولولم يكن هذا هكذا لما كان له فعل حاسم على الشعوب. وإنه لسهل المرام بالنسبة إلى أناس نزل بينهم. وكان

هؤلاء الناس في غالبيتهم العظمى من محيط مكة، أي كانوا كذلك بشكل أساسي، ولكنهم لم يكونوا من القرشيين فقط. وكان هؤلاء القوم يعيشون هنا منذ عدة قرون، أي في المكان نفسه الذي مرَّ فيه إبراهيم لكي يقيم الكعبة. غير أن فورية المعنى والإدراك التي يتطلبها النقل ليست أمراً ميسوراً. إذ يوجد أيضاً، فلنكرر ذلك ثانية، جهد فكري وعقلي يتصل بسمة النقل الإرشادية والرمزية من جهة، كما توجد من جهة أخرى تغيرات دائمة في المستوى. ويستوحي اللسانيون هذه التغيرات من كلمة إنكليزية هي "Shifter" ، أي "الواصلات الكلامية" كما يقول السيميائيون. وهذه علامات دقيقة تجعل الخطاب يمر من صعيد إلى آخر.

إن التعبير القرآني لمليء بمثل هذه الإيحاءات التي أسميها، مستعملاً صورة أخرى، الإيحاءات "العامودية". وهي ليست فقط عامودية ومليئة بالاندفاع نحو التعالي La Transcendance\*، ولكنها مليئة أيضاً، تلازمياً، بالمراجع المتجهة نحو العقل العملي والواقعية. وإن هذا الموقع ليعلو كلية على موقع الشعر الذي مهما كان واقعياً واستدعائياً، فإنه يتحرك في النهاية في إطار الشرود والمتخيل. وأما القرآن، فعلى الرغم من أسد الواقعي والمختلط مع التطلع إلى التعالي، فإنه يولد أثراً تعليمياً، أو يحدث صدمة نفسية يمكنها أن تذهب بالمرء نحو التغير الكلي. ولنا على

<sup>&</sup>quot;- La Transcadance : يعني هذا المصطلح الفلسفي أحد أمرين:

<sup>1-</sup> سمة لما هو قائم خارج مبلغ خبرة البشر وتفكيرهم.

<sup>2-</sup> كينونة فوق الوجود المادي ومفارقة له. (مترجم).

ذلك دليل في عمر الذي سيصبح خليفة في المستقبل. فهو في شبابه لم يكن ما نسميه تقياً. فقد قرع مصادفة باب بيت حيث يوجد بعض الصحابة. وكان هؤلاء يقرأون سورة من القرآن، فسمع من خلال الباب بعض الأجزاء من الآيات. وكان عمر حتى اللحظة عنيفاً، وكان سلوكه لا يبعث على التقوى في بعض المرات، وإن كان مطبوعاً بقيم المغامرة السائدة آنئذ في الجزيرة العربية، غير أنه على الرغم من كل ذلك، قد أصبح المؤمن القوي الذي نعرفه\*.

على الرغم إذن من السلطات التي حننا على ذكرها، فإن الوحي القرآني كان يتم بلهجة قريش. وإن هذه لتعد من منظور فقه لغوي قريبة من لهجة الشعراء العرب قبل الوحي وبعده. ويمكن للمرء أن يزدري هذا التناظر. ولكن هذا التناظر كان من القوة إلى درجة أن الرسول قد رأى أن يدفع عن نفسه تهمة النظم أو تهمة الكهانة. وقد كان هذا هكذا لأن القرآن نفسه كان يعالج أحياناً مثل هذه الموضوعات، ويستخدم الصور نفسها \*\*.

إن قصة إسلام عمر ذائعة مشهورة. وقد كان بإمكان بيرك أن يذكرها كاملة ليقف فيها على عناصرها الرئيسة ذات الصلة بالأثر القرآني على عمر، لا أن يختر لها فيشوهها. وإن الوقوف على الأثر لأمر معروف في نظريات التلقي، حيث تكون دلالة النص ليست فيما يقول فقط ولكن في نوعية لقاء النص بالمتلقي وفي درجة تأثيره عليه. ولعل خير من درس هذا الأمر هو "Jean - Louis Dufays" وذلك في كتابه: "stereotype et lecture"، درس هذا الأمر هو "stereotype et إدل في كتابه: "من ريفاتير، وجوس، حيث وقف فيه على أدق ما أنتجه علم القراءة والتلقي عند كل من ريفاتير، وجوس، وليزر، وأمبرتو إيكو، وغيرهم ممن يمكن العبودة إليهيم، والاقتداء بهيم في مثل هذه الدراسات التي ترصد علاقة النص بالمتلقي دلاليا، ولسانيا، وسيميولوجيا. (مترجم).

<sup>\*\*-</sup> إنه ليدهشنا أن يعود بيرك إلى إثارة هــذا. فالأمر قد تمت مناقشته آلاف المرات، رلم يخرج منه أحد بطائل. ولو أنه سار في بحثه وجهة أخرى نفذ فيها وعده في المقدمة لكان خيراً، وربما لأتى بجديد في الموضوع. ذلك لأن الحد الذي اقتصر في وقوفه عليه، قد-..

لنستمع إلى القرآن وهو يصف العاصفة مشلاً: إن التناغم المحاكي سيصور العنف المرعب الذي يحاصر الإنسان التائه في إعصار المادة. ولكن هل المقصود هو آثمون في العاصفة أم أن المقصود هو آثمون أضاعتهم حرائمهم؟.

" مَثَلُمُمْ كُمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَاراً قَلَمًّا أَفَاءَتْ مَا مَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكُمُمْ فِي ظُلُماتٍ لاَ يُبْصِرُونَ \* سُمّ بُكُمْ عُمْيٌ فَهُمْ لاَ يَبْعِرُونَ \* سُمّ بُكُمْ عُمْيٌ فَهُمْ لاَ يَرْدِهُ وَنَ \* السَّمَاءِ فِي فِي ظُلُمَاتٍ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ يَبْعَلُونَ بَيرْهِ فُونَ \* أَوْ كَمَيَّتِي وِنَ السَّوَاعِقِ مَذَرَ المَوْتِ واللَّهُ مُعِيطٌ بِالكَافِرينَ \* أَمَا بِعَمُمْ فِي آذَا نِهِم مِنَ السَّوَاعِقِ مَذَرَ المَوْتِ واللَّهُ مُعِيطٌ بِالكَافِرينَ \* يَكَادُ البَرْقُ يَخْطَفُ أَبْعَارَهُمْ كُلَّمَا أَضَاءَ لَمُم مَّشُوا فِيهِ وإِذَا أَظْلَمَ يَكَادُ البَرْقُ يَخْطَفُ أَبْعَارَهُمْ كُلَّمَا أَضَاءَ لَمُم مَّشُوا فِيهِ وإِذَا أَظْلَمَ عَلَيهُم قَامُوا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِمِ وَأَبْعَارِهِ مِ " سررة عَلَيهُم قَامُوا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِمِ مَ وَأَبْعَارِهِ مِ " سررة / 2/ آية / 17 – 19/

<sup>...</sup> تدنى في أدبيات المماحكة إلى درجة، لم يعد أحد يأبه له فيها. ثمم إن الأمر قد انتهى بالنظر إلى القرآن على أنه ليس بقول شاعر ولا بقول كاهن. وقد استقر هذا. وإذا كان ذلك كذلك، فإنه لمن الأجدى على الباحث، وعلى البحث العلمي، أن يسير بنا خطوة إلى الأمام وراء هذا. ولعل الوعد الذي قطعه على نفسه بانجاز دراسة في الشعرية على "Poetique هو المطلوب. وحينئذ كان يمكننا أن نرى عمالاً لا يقل أهمية عما أنجزه حاكبسون في الشعر، أو توروروف في القصة، أو باختين في الرواية. وإننا لنلحظ بعمق أن النص عند كل مؤلاء يُدرس لصالحه الخاص. ويصار إلى الوقوف على أدبيته.

وإننا لنجد المشهد نفسه ثانية في معلقة امرء القيس وعند الأعشى ميمون، ولكننا لن نجد الاندفاع نفسه ولا الإيجاز نسفه \*. ولقد استدعى هذا الأمر أن يدافع الرسول عن نفسه، فهو ليس بشاعر. وإذا كان هناك من أثنى عليه وأطراه، فقد فعل ذلك خبثاً منه. ولذا، اضطر الرسول أن يكذب التشابه المشين الذي يقرنه بهؤلاء الأبطال الغامضين، والذين كانوا يشكلون، في الجزيرة العربية، عدداً كبيراً. ومن هنا، فقد كرس القرآن لهم سورة كاملة. وهي سورة تحمل اسمهم. غير أن الغريب في الأمر هو أن السورة التي يبلغ عدد أياتها المتين، لم تشر إليهم إلا في الآيات الثلاث الأحيرة. فسراق الإشارات هؤلاء، تراهم: "في كل والا يهيمنون \* وأنهم يقولون مالا يفعلون " \*\*.

<sup>&</sup>quot;- تمنينا لو أن بيرك كان قد دلل على ما ذهب إليه بشواهد من الشعر محددة. فقد راجعنا الأمر عند الشاعرين و لم نستطع أن نقف على حقيقة هذه الإشارة. ولو أنه فعل فأيرز النص الشعري في مقابل النص القرآني، لقلنا عند لذ إن الأمر يستحق دراسة في التناص، تجعلنا نحرج منها بشيء مفيد. ذلك لأن اللاحق من القول قد يؤثر سلبا أو إيجابا في القول السابق. وهذا ما يعطي للقراءة وإعادتها بعدها التاريخاني. وغن نقول لقد كان على بيرك أن يقوم بهذا الأمر وينجزه، فيذهب به إلى منتهاه، وأن يستفيد من دراسات مدرسة كونستانس الألمانية التي يقف آيزر وروبيرت يارس على رأسها أو غيرها من المدارس. وإلا يكن ذلك، فما معنى القراءة أو إعادة القراءة في النقد الحديث؟ وما معنها إن لم تكن سبرا معرفيا لتواصل لغات الخطاب على احتلاف أنواعه وأجناسه؟ ومع ذلك، فإن تعزيز هذا المنحى والاشتغال به ليعد ضرورة من العربي القديم وبنيته، تقوم على تأثر هيذا الخطاب بإعادة القراءات التي تمت عليه على مر العربي القديم وبنيته، تقوم على تأثر هيذا الخطاب بإعادة القراءات التي تمت عليه على مر العصور. ولركما استطعنا أن نفسر أيضا كثيرا من الأمور من الوجهة اللغوية والنصوصية، وأن المسم دواترها الدلالية وتداخل حقولها أو تباعدها. وهكذا نرى أن بيرك قد أوحز إذ أشار، وكان يجب عليه أن يفصل ليحقق مقصود طرحه (مترجم).

"يقولون ما لا يفعلون"، ألا ينفيهم هذا القول إلى دائرة المتخيـل؟ ولكن هــل يعد المتخيل منفى؟ يتم على وجه العموم تأويل هذه الحكمة تأويلاً سلبياً، وقاسياً إزاء الشعراء. ولكنهم إذا كانوا يقولون ما لا يفعلون، افيلا يكون لعالمهم حقوقاً بالنسبة إلى عالم الفعل؟. ثم إن الرسول قد كان بعيداً عن احتقار الشعراء، كما كان له بــالفعل شــعراؤه المفضلون. وإنه ليروى أن فرقة من المسلمين في زمن الرسول، قد ضاعت في الصحراء، وأشرفت على الهلاك عطشاً. وفجأة، رأى أحد الجنود بقعة خضراء: ربما كان ذلك نخلة. وإذ ذاك تذكر بيتاً لامرء القيس يذكر فيــه أن هذه العلامة تدل على النبع. ويروي البيت لأصحابه العطاش. فيسرعون معتقدين بما اعتقد به هذا الشاعر قبل قرن من الزمان، ووجدوا مايبل أوارهم. وإن هذا الأمر ليعد معجزة شعرية على نحو من الأنحاء. ثم عندما عادوا ذهبوا يرون الرسول، ولما كانوا منفعلين بما حــرى، فقــد حدثــوه عن المشهد كله. ولكنه قال لهم: "أحل، سيحمل امرء القيس لواء الشعر في جهنم عالياً". أما ما يخصنا، فإننا نأمل أن يجد فيها شفعاء وأن يغفر له<sup>\*</sup>.

وإنسا إذا نظرنا، فسنجد في القرآن أبياتاً من الشعر كاملة أو أنصاف أبيات تستجيب للنظم الذي وضع الخليل له أسسه فيما بعد. ولقد وحدنا ليس فقط مقاطع من الغنائية الطبيعية، ولكن أيضاً مقاطع من النظم المطرد. ولكن الأكثر شعرية بالنسبة إلى ذوقنا، ولم يستطع المعاصرون أن يجدوا تفسيراً لـه، إنحا هـو الـتركيب القرآني نفسـه الـذي يتفتت من طرف إلى آخر بإيقاع سجعي. وإن هذه الطريقة التي لم تكن نثراً ولا شعراً، كان المعاصرون يعرفونها ويمارسونها في بعض الأحيان. وإن هذا ليعني أن دهشتهم لم تأت من هذا الشكل في ذاته، فقد كان قس بن ساعدة و آخرون يعرفون أن يستخرجوا منه تنغيماً جميلاً، ولكنه كان الربط الجديد الذي أحدثه القرآن بين هذه الأشكال، بالإضافة إلى تأليفات أخرى. وإن ما اكتشفه العرب للمرة الأولى والأخيرة إنما كـان "تدفقاً شفهياً" أو نفساً ينتظم في تدفق طويل، إلى حانب إيقاعات أكثر قصراً مفصلة على الآية ومجزأة بالسجع، كما اكتشفوا أيضاً أن الحفاظ على هذا أو تغييره إنما يتم من خلال السورة، وقد تبينوا تخصيص حـرس الحركات وتوزيع المعنى من خلال كل ذلك. ومن هنا نشأت دهشة الوليد بن المغيرة الساذجة. فهو عند سمع سورة من سور القرآن صرخ قائـلاً : "فـوا لله ما منكم رجل أعرف بالأشعار مني ولا أعلم بـرجزه ولا

 <sup>...</sup> فقال الراكب: ومن يقول هذا الشعر؟. وقد رأى ما بنا من الجهد، قلنا: امرء القيس بن حجر.
قال: وا لله ما كذب، هذا ضارج عندكم. فنظرنا فإذا بينا وبين الماء نحو من خمسين ذراعاً،
فحبونا إليه على الركب، فإذا هو كما امرؤ القيس عليه العرمض يُفي عليه الظلَّ. فقال رسول
ا لله صلى ا لله عليه وسلم: "ذاك مذكور في الدنيا منسي في الآخرة، شريف في الدنيا خامل في
الآخرة، بيده لواء الشعراء يقودهم إلى النار".

وقد روى ابن كثير حديثاً عن أبي هريرة (المرجع نفسه ص118) أن رسول ا لله قال: "اسرؤ القيس صاحب لواء الشعراء إلى النار" (مترجم)

بقصيده مني ولا بأشعار الجن، والله ما يشبه الذي يقول شيئاً من هذا، ووالله إن لقوله الذي يقوله حلاوة. وإن عليه لطلاوة، وإنه لمثمر اعلاه، مغدق أسفله، وإنه ليعلو ولا يعلى، وإنه ليحطم ما تحته."\*

وإذا استخدمنا مصطلح زراعة الواحة الصحراوية، فيمكننا أن نقول انظروا إلى وصف حيد لتأثيرات السجع القرآني. وإنها لتأثيرات من غير ريب. ولكننا لن نكون مسلحين بأسبابها (جزئياً) لكي نقرر فيها ذلك إلا إذا قامت عدة دراسات مختصة تـ تراوح بين علم الدلالة وعلم وظائف الأصوات وساهمت بإعطاء بيان عن هذه الفقرات الهامة. ومن ذلك مثلاً، نجد سورة "العاديات":

والعاديات ضبعا

- \* فَالْمُورِياتِ قَدْمَاً
- \* فَالْمُغِيرَاتِ صُبْمَاً
  - \* فَأَثَرُنَ بِهِ نَقْمَأً
- \* فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعاً
- \* إِنَّ الْإِنسَانَ لِرَبِّهِ لَكُنُودٌ
  - \* وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَميدٌ

<sup>\*-</sup> أخرجه ابن جرير عن عكرمة، كما في التفسير لابن كثير (جد /4/ ص /443) (مترجم).

- \* وَإِنَّهُ لِمُبِّ الْفَيْرِ لَشَدِيدٌ
- \* أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ
  - \* وَمَعَلَّ مَا فِي العُّدُورِ
  - \* إِنَّ رَبَّهُم بِهِمْ بِيَوْمَئِذٍ لَفَبِيرٌ \*

إن معظم الترجمات قد سببت لمؤلفيها هلعاً كبيراً، إذ حاول هؤلاء القبض على المعنى في العربية، وإعطاء ما يحمله من تلوينات دلالية ما أمكنهم إلى ذلك سبيلاً. وإنبي لأعترف أنبي قد أعطيت لنفسي هلعاً إضافياً، إذ حاولت أن أكتب شيئاً يستطيع المرء أن يقرأه بصوت مرتفع. وقد فعلت ذلك غير مدع أنبي أنافس الأصل.

فمن يسمع هذه المقاطع الباهرة، ومقاطع أحرى كثيرة، هادئة في مظهرها، ومهيبة أو مشرقة في بحرى الكتاب، فسيكون انطباعه، اليوم، بأنه يسمع شعراً ... شعراً عربياً بأرقى معاني المصطلح. نقول هذالأن العرب بعد الحرب العالمية الأولى لم يعودوا يطابقون بين الشعر والنظم، وإنهم ليفعلون ذلك كما فعله الغربيون منذ نهاية القرن التاسع عشر. وقد رأوا في الشعر وخاصة اليوم، تلك الألعاب القائمة بين الصوت والإيقاع، ووقفوا على التعاقب، وعلى المطلق والمحدود. وهذه كلها أمور حاول هولدرلان أن يعرف بها منذ زمن طويل.

ثمة شاعر حاهلي كبير، مثل لبيد بن ربيعة قد أحس بنفسه أن الشكل الجديد للرسالة قد تجاوزه، كما تجاوزه مضمونها. فتوقف إذ ذاك عن كتابة الشعر. وكذلك كابد معاصروه، مثله، تحدي اللغة الجديدة. فقد كان الموضوع الرئيس للشعر القديم هو الوقوف على الأطلال. فالشاعر يقوم برحلة طويلة مستقلاً ناقته، حتى يصل إلى المكان الذي أحب فيه. فيقف لكي يبكي. وإننا لنرى خير مثل لهذا الأمر معلقة أمسرء القيس: "قفا نبك من ذكرى حبيب ومنزل". فالصحراء تتسمع في المحيط على مد النظر: وإن الفراغ ليضاعف الغياب. ولقد تنتج الصدمة من نفي مضاعف، فينبشق عن هذا كمال القصيدة. وإن هذا النفى المضاعف سيعود حذعة في العبارة الدينية للتوحيد: "لا إلىه إلا الله". كما سينبثق تأكيد إيجابي يحمل الكثافة البلاغية نفسها: إنه تأكيد وحدانية الألوهية، والصرخة العظمي، والشعلة الميتافيزيقية الراقية. وإذا كان لا ينتج عن تداخل الصدمتين، بالنسبة إلى الشعراء، سوى إثارة في الطبيعة والجسد، فإن القرآن يبدع كوناً حديداً يتمثل في الإيمان، الذي كان عليه فضلاً عن ذلك أن ينسور العالم. وإن هذه القوة الخارقة القائمة في الكلمة الموحاة،

كانت تعد صعبة على التحليل بالأدوات القاعدية لذلك الزمان، ولذا فقد وصفت بتأثيراتها. غير أنها اتخذت في العقيدة اسماً هو "الإعجاز". ويمكننا أن نترجمـــه بالفرنســــية إلى "inimitabilite – اللامحاكــــاة" أو "insuperabilite" ونلاحظ أنها كلمات ثقيلة ...

لم تلد هذه النظرية وحيدة. فلقد احتماجت إلى زمن لكبي تقوم، شأنها في ذلك شأن مثيلاتها. وقد وقف بعض المناقضين مناهضاً لها.ولـذا فإنها لم تفصح عن نفسها تماماً إلا في منتصف القرن الثالث، ولم تأخذ شكلها النهائي إلا في منتصف القرن الرابع للهجرة، أي في نهاية القرن التاسع (بداية القرن العاشر الميلادي). ثم كان تتويجها في مؤلفات الباقلاني، الذي توفي في عام 1013، أي في بداية القـرن الحـادي عشـر. وقد كانت هذه النطرية نظيرة لنظرية "التجسيد"، والـتي كـانت تـرى أن القرآن لم يخلق قط، وأنه لا يعد إذن موضوعاً في التاريخ. ذلك لأنــه مــن غير بداية، وخالد، وهو على الطبيعة. وقد كان لهذه النظرية اعداؤها. فقد عاب هؤلاء عليها، بحرية تفاحئنا اليوم، وحود مظاهر غـير منسـجمة مع النص القرآني. وقد حاول عدد من الشعراء والكتاب أن يعارضوا القرآن، راغبين أن يضعوا أفضل منه، أو أن يأتوا بمثله. ولكنهم فشلوا جميعاً في نظر الجمهور. وقد اعترض بعض النقاد ممن قالوا: "كيـف يمكن لنص حالد أن يستخدم أيماناً، وأن يستعمل قسماً، بـل أن يتخــذ

إشارات ذات مظهر "أرواحي Animiste"? \*. وليس طبيعياً أن يقسم الله على هذه الشاكلة، وأن يصنع من النحوم والليل أيماناً. ذلك لأن هذه المخلوقات أشباه آلهة وثنية ...". ولقد تناول هؤلاء، على طريقتهم، هذا الموضوع الإيصالي، وتكلموا فيه عن الجواهر، وعن الخالد، وعن الزمن. وهذه أمور كنت قد لامستها من قبل بشكل موجز.

ومهما يكن من أمر، فإن الإعجاز، أي مفهوم استحالة المحاكاة، قد انتصر عقيدة بقلم الباقلاني الذي ذكرته، أو بقلم عالم اللاهوت الكبير الرازي. فقد كان من عادة هذا أن يذكر، ناظراً إلى الماضي، شهادات الإعجاب التي كان المعاصرون يتلفظون بها عن النص في زمن الوحي. وسيكون من التناقض أن ينكر المرء أن القرآن، وهو الذي نزل علال عشرين سنة مقطعاً منجماً، ثم جمع بعد ذلك بعشرين سنة، قد فرض نفسه بشكل فريد جداً، مع أن هذا الشكل لم يكن كيفياً.

أرواحي: مذهب حيوية المادة (الاعتقاد بأن النفس هي مبدأ الفكر والحياة العضوية في وقت واحد". عن "المنهل"، (مترحم).

وعندما أتكلم هكذا، فإني أقتصد الصفات. وإن هــذا ليعـد قليـلاً من غير ريب في نظر المؤمنين. ولكن يجب على العمــل العلمـي أن يظهـر نفسه بمظهر إقتصادي. فلنسرع بالدخول إذن إلى فصل أكـثر شـدة، إنـه فصل في اللغة القرآنية ذاتها. ذلك لأن هذه اللغة هي الـتي شـغلت معظـم البلاغيين والنحاة العرب. فهؤلاء لم يتوقفوا عن الإعجاب بها، كما لم يتوقفوا، وإن كان من غير طائل، عن محاولة إيجـاد الأسباب لإعجـابهم. فثمة واحد من أقدر المفكرين في سبتا \*، هو عياد. وإنسا لنجد أنه لم يتجاوز قط في كتابه "الشفاء" الاسهاب البلاغي والتحليل اللفظي. وبالطبع، فإنه، والآخرون مثله، يستخرجون الموضوعـات المشــتركة مــن السور. وإننا لنقدر تلك الإشارات إلى الغيب، كما نقـدر اختـلاط السـر الخفي بالواقعية التي يبرزها القرآن في كل لحظة. وإننا لنعظم أيضاً صعوده في مدارج الماضي. وإن هـذا التقدير ليتوجمه إلى المضامين، كما يتوجمه كذلك إلى المعرفة الموسوعية الافتراضية أو الفعلية للنص: غير أن كل هـذا يعد أمراً خارجاً، في النتيجة عن موضوعنا.

ولقد أعجب عياد أيضاً باستحالة تغيير التعبير بالنسبة إلى أي فكرة قرآنية، ولو أخذت مصادفة. حاولوا أن تفعلوا ذلك وستجدون أن الأمر مستحيل تقريباً. ولقد أخذ عياد بيتين من الشعر لرؤبة بن عجاج

مدينة من المدن المغربية التي تحتلها اسبانيا وليست مدينة اسبانية في الساحل الأفريقي كما
 تقول الأطالس (مترحم).

مثلاً. وهو شاعر غني بمعرفته اللفظية: لقد تصرف وحده بثلث اللغة العربية. ومع ذلك، فإن المرء ليقدر إرادياً أن يستبدل مفاصل كاملة من أبيات من غير أن يتغير المعنى. بينما نجد أن هذا الأمر مستحيل مع القرآن. ولكن هذا التوجه لن يذهب بعيداً، وكثرة كثيرة من الألغاز تبقى من غير حل. وإننا لنعتقد أن التقدم الحالي والذي سيأتي في العلوم اللسانية للبلاغة، وللشعرية، وللسيميولوجيا يسمح باستشفاف بعض الإمكانات في التحليل تكون قادرة على كشف حواص النص القرآني. وما دمنا لا نملك ما هو أفضل، فلنتابع الوصف\*.

إن هذه اللغة، مثلاً، عربية إلى درجة عالية، وهي عربية شرعاً، وإنها لعربية أيضاً باختيار إلهي. وهي تحتوي، كما يرى المؤمنون، على خمسين لهجة (من لهجات هذه القبيلة وتلك، غير كلام قريش الذي تم التأكيد عليه أثناء جمع القرآن في زمن عثمان). وإننا لنحد فيه ليس فقط

<sup>&</sup>quot;- لقد شهدت العلوم الإنسانية والسيميولوجية، منذ بداية هذا القرن، تطوراً عظيماً، بدءاً من سوسير وبيرس وانتهاء بتشومسكي وإيكو وغيرهما. وإني لأعتقد أن المحالات التي حاء بيرك على ذكرها، قد أصبحت ناضجة بما فيه الكفاية، بحيث كان يمكن لباحث مثله أن يستعين بها. ولكنه قد يعترض بأنه ليس من أهل الاختصاص. وهنا نتساءل لماذا غامر إذن به "إعادة قراءة القرآن"، ولماذا دخل هذا المدخل اللغوي؟. وإننا لنرى أن هذه الملاحظة، لوجاهتها، تقلل من قيمة الكتاب العلمية، ولكنها مع ذلك لا تلغي قيمة بعض الآراء الهامة المثارة فيه. ويبقى هذا العمل، بالمقارنة مع أعمال كتبت بالعربية لنصر حامد أبو زيد مثلاً، أعلى مقاماً في باب العلم، لأنه اتخذ طابع العلم بالفعل وقدم برهانه على ذلك، و لم يتخذ الطابع الأيديولوجي الرث. ولأنه مدرك للمحالات التي يجب أن ذلك، و لم يتخذ الطابع الأيديولوجي الرث. ولأنه مدرك للمحالات التي يجب أن تستخدم في البحث ليكون البحث أكثر تقدماً، وذلك خلافا لنصر حامد أبو زيد، الذي لا يعرف عن هذه الأمور شيئاً، ومع ذلك فهو يملك ادعاء كبيراً لا يوازيه في سقمه سوى الغش العلمي الذي يمارسه (مترجم).

إشارات آتية من القبائل العربية الأخرى، ولكننا نجد فيه أيضاً لغات محاورة مثل المصرية الشعبية، والفارسية، والغيزية (إحدى اللغات السامية التي كانت مستعملة في الحبشة – "مترجم")، واليونانية\*.

- من الواضح أن بيرك لا يفرق بين مفهوم اللغة ومفهوم اللفظ لسانياً. ولذا، فهو يستعمل كلمة اللغات بمعنى الألفاظ. ومع ذلك، فإننا نرى من منظور لساني أن اللغة ليست هي حاصل الألفاظ المستخدمة فيها، وإنما هي نظام من القواعد المتناهية والقادرة على توليد جمل غير متناهية. وإذا كان هذا هو تعريفها، فقد كان من واحب بيرك، إن لم يكن قصده الألفاظ، أن يدلل على وجود أنظمة قاعدية في القرآن لم تكن آنذاك موجودة في النظام القاعدي للعربية وجاءته من اللغات التي إليها أشار.

وأما إذا كان قصده الألفاظ وليس اللغات، فقد اعتنى اللسانيون أيضاً بهذه الفاهرة. ورأوا أن هوية الألفاظ: صوتاً، وصيغة، ودلالة لا تكون بانتماتها إلى منشئها، ولكنها تكون بكيفيات استعمالها، وطرق أداتها، وأشكال تجليها في الأنظمة اللغوية التي استعارتها. ألا وإن انتقال الألفاظ من لغة إلى لغة ليغير في ذات الألفاظ: صوتاً، وصيغة، ودلالة. ذلك لأن الاستعمال يعدل فيها بما يتفق مع النظام اللغوي الذي يستقبلها. وإن أكثر ما يكون ذلك في المحال الدلالي، إن لم تكن الألفاظ تنتمي إلى طبقة المصطلحات، حيث يكون التعديل صوتاً وصيغة، على وجه الخصوص. ويكون دلالة في بعض الأحيان على نحو حزئي. وإنه لمن أحل هذا يقال في تعريف اللغة أيضاً: اللغة هي استعمالها، واللفظ هو استعماله ضمن النظام اللغوي المستعمل له. ولذا يمكننا أن نقول بالاستناد إلى هذا المفهوم إن الألفاظ المستعارة تكف عن أن تكون كذلك، وتعد من الفاظ اللغة المستعبرة نفسها، ما داست اللغة تستعملها وفق منظومتها القاعدية. ومن هنا، فإن استعمال كاتب من الكتاب للفظ أو لكم من الألفاظ الأحنية وفق النظام القاعدي للغته استعمال كاتب من الكتاب للفظ أو لكم من الألفاظ المستعملة في مكنوبه هي ألفاظ تنتمي إلى الصواب، الأم، لا يعني أنه بسبب استعماله هذا قد كتب بلغة أحنية. وإن الأقرب إلى الصواب، في مثل هذه الحالة، أن يقال إن الألفاظ المستعملة في مكنوبه هي ألفاظ تنتمي إلى لغته مادام استعماله لها قد تم إنجازاً وفق النظام القاعدي للغته. وإن هذا المنظور ليشمل القرآن

في استعماله لبعض الألفاظ غير العربية. وإننا لنرى أنه ينطابق تماماً مع المفهوم اللساني لهذا الأمر حين يؤكد قاتلاً:

"إنا أنزلناه قرآناً عربياً لملكم تعقلون" (يرسف - 2)

"وكذلك أودينا إليك قرآناً عربياً" (الشررى - 7)

"وهذا كتاب معدق، لساناً عربياً، لينذر الذين ظلموا" (الأحقاق -12).

"قرآناً عربياً غير ذي عوم لملمم يتقون" (الزمر -28).

"كتاب فعلت أياته، قرآناً عربياً، لقوم يملمون" (نصلت - 3).

"لسان الذي يلحدون إليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين" (النحل - 103).

"لتكون من المنذرين، بلسان عربي مبين" (الشعراء -195).

ومن الواضح أن بيرك لا يغيب عنه المفهوم اللساني للغة، كما لا يغيب عنه أن الآيات التي ذكر ناها تعزز هذا المفهوم. فهي، حين تذكر اللسان، تربط بين أمرين: اللغة بوصفها نظاماً، والكلام بوصفه أداء وبياناً. وهذا ما ينضوي تحته فهم سوسير نفسه "للسان". ثم إن بعض هذه الآيات ليشير مرة إلى اللسان من خلال النظام العربي للغة، وبعضها الآخر يشير إلى الكلام الذي عبر القرآن فيه عن نفسه بوصفه انجازاً لهذا النظام. ولعل الآية: "لسان الذي يلحدون إليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين"، هي من أكثر الآيات إيضاحاً لهذا الأمر. وإنه لمن المفيد أن نقول أيضاً إن القرآن لم يذكر مسرة واحدة في كل آياته أن كل ألفاظه المستعملة فيه عربية. ومن هنا يتجه بنا الإدراك إلى أن تأكيده إنا يخص النظام والأداء، أو اللغة والكلام.

وإذا كان ذلك كذلك، فلنا أن نتساءل عن مقاصد بيرك إذ ذهب لهذه الحقيقة العلمية متجاهلاً. ولكي نجيب على تساؤلنا، لانجد حيراً من ذكر فرضيتين غير علميتين، كثيراً ما استخدمتا في السجال الدائر حول هذه النقطة بغية الطعن في القرآن:

الفرضية الأولى: وترى أن القرآن لوكان من مصدر إلهي لما وقع في التناقض. إذ كيف
 يخبر الله عنه أنه بلسان عربي مبين، وتكون لغته غير عربية في الوقت نفسه؟

-2- الفرضية الثانية: وترى أن القرآن يميل بنفسه، عبر هذه الآيات إلى النقاء اللغوي المستند
 إلى النقاء العرقي.

ونلاحظ أننا إذا كنا قد ناقشنا بيرك فهمه اللغوي من منظور لساني، فإن الفرضية الأولى لتتجاوز في مراميها مشكل اللغة إلى غاية يكون مدار الأمر فيها هو التشكيك في المصدر الإلهي للقرآن. ولما كانت هذه الغاية قد طرحت قديماً، في زمن نزول الوحمي، فقد حمل القرآن نفسه رداً عليها فقال: "أفلا يتدبرون القرآن! ولو كان من عند غير الله لوحدوا فيه اختلافاً كثيراً" (النساء - 82).

وأما إثارة الفرضية الثانية، فترمي إلى تصنيف الإسلام في إطار النظريات العرقبة ذات البعد الفاشي والنازي. ولقد نعلم أن هذا المتركيز قد تطور اليوم إلى إلحاق تهمة الإرهاب بالإسلام. وللبيان نقول: إن نظرية النقاء اللغوي المستندة إلى النقاء العرقي لا تعد من العلم في شيء. وإن الإسلام قد حمل رده على غاياتها البعيدة. فقد كان ديناً إنسانياً لا عرقياً، وكان ديناً أيمياً لا عصبياً. وإنه ليحمل كذلك رده اليوم على تهمة الإرهاب الدولي الذي تمارسه أمريكا تحت غطاء النظام العالمي الجديد، والذي تمارسه صنيعتها اسرائيل باسم عملية السلام، تغطية لاحتلال الأرض، واستمراراً للقتل والاضطهاد.

رإذا فككنا كلام بيرك على ضوء هاتين الفرضيتين، فسنحد أنه يريد طعناً في القرآن من طرف خفي. وإذا كان هذا هو مقصده، فلا يسعنا إلا أن نقول أسفين: إن الناتج العلمي لهذا المقصد يخرج به عن غاية العلم وقيمه ليدخل به في إطار المماحكة الضحلة والسجال غير العلمي، لكي لا نقول المضحك والسخيف (مترجم).

ولقد سمى القواعديون هذا تعدد المعاني. وإن السيوطي ليلهو في فصل عسير بتعدادها. ونحد من ذلك مثلاً أنه يستخرج للمصطلح "هدى" سبعة عشر معنى بأمثلة مدعمة. وقد كان هذا هو الشأن بالنسبة إلى كلمات مثل "السور"، و"الرحمة"، و"الفطرة"، إلى آخره. وإنه ليصل أحياناً، سابقاً في ذلك علم البلاغة المعاصر سبقاً مدهشاً، إلى التمييز بين ما نميزه نحن بين: المعنى الذاتي للكلمة ومعانيها الإيحائية.

نقول ذلك، لأننا نعلم اليوم أن تعبيرية جملة من الجمل، أو كلمة من الكلمات، لم تصنع فقط من معناها، ولكن أيضاً من إيحاءاتها ومن إزالة تسوياتها الدلالية: وإن هذا ما يجعل الترجمة صعبة، بل مستحيلة.

وإذا كان القرآن يحتوي من الغريب أقل مما يحتويه الشعر، إلا أنه توجد فيه بعض الألفاظ المثيرة للفضول، والتي يضطر المعاصرون إلى شرحها. وإن التقاليد لتبتغي لكي يتم فهمها، أن يلجأ المرء في أغلب الأحيان إلى التأويلات المنسوبة إلى ابن عباس عم الرسول. ولكن هذا لا يضر بالمظهر العام للبساطة والوضوح الذي يسود في القرآن. ثم إنها تترك انطباعاً بقضاء متناقض بين من نوع الكلام المعادي الذي يتصل اتصالاً كبيراً بالأدوات، وذلك على الرعم من عمق المعنى وتعقيده. وإن هذا ليصدر، كما هو بدهي، عن الإعجاز كما سبق لنا أن وصفناه. وإننا لن بحد تضاداً من هذا الجنس إلا نادراً عند أفضل الكتاب، بل عند كبار شعراء اللغة.

لقد وحد الكثير من هؤلاء في زمن الرسول. وكان محمد الذي غذاه الشعر ككل مواطنيه، يقيم الفصل بين هذا وذاك، بين الأعمال الأدبية والقرآن. وذلك لأنه كان قد تحدى من يحيط به أن يأتوا "بعشر سور من مثله". وهذا يعني أنه كان على وعي بتفرق النص الذي يرسله. ومع ذلك، فقد عرف قس بن ساعدة، وإنه كان يقدر هذا الحكيم. كما كان يرى في قيس بن عاصم، مؤلفاً لأبيات في الحكمة، (سيد أهل الربر). وقد كان يإمكانه أن يلتقي الأعشى الجوال، ودريد المقدام، وأمية بن أبي الصلت، الشاذ والكبريتي. ولقد أحسب أن يعرف عنترة الرومانطيقي. واستخدم حسان بن ثابت في الدعاية، وكان يجله. وثمة احتمال بأنه التقى لبيداً وأحبه. ولكنه كان على وعي والكل يشترك معه أخذت ترتفع، وكانت أكثر قوة وأكثر نقاء.

يستخدم الفعل "فرى" "يلري" في اللغة العامة. وإنه لا ينزال يستخدم اليوم في المغرب لكي يعني "Vanner - ذرى". وإن مذراة الذري لا تزال تسمى هناك "المذرى". ويعد الجمع "ذاريات" واحداً من جموع اسم الفاعل والمفعول. ولقد أنزل بفقهاء العربية أكبر معاناة، وكذلك كان الشأن بالنسبة إلى المترجمين. ذلك لأنهم كانوا يسألون أنفسهم إلى أي شيء يشير هذا. فلقد كان الأمر لغزاً قاعدياً صغيراً. وفكرت أخيراً أن أقترح شرحاً، فأقول إنه "مصدر"، أي أن أقول إنه اسم فعلي قديم الشكل. وإنه ليعني بكل بساطة "ذرى". وإننا لنجد هذا النوع من الأسماء الفعلية في كثير من نصوص الشعر قبل الإسلام.

فلنسمع إذن إلى السورة /51/ "الذاريات":

بسم الله الرحمن الرحيم

وَالذَّارِيَاتِ ذَرْواً

\* فَالْمَاوِلَاتِ وِقُراً

\* فَالْهَارِيَاتِ يُسْراً

\* فَالْمُقَسِّمَاتِهِ أَمْراً

\* إِنَّهَا تُوعَدُونَ لَعَادِلُّ

\* وإنَّ الدِّينَ لَوَاقِمٌ

- \* وَالسَّمَاءِ ذَاتِ المُبُكِ
- \* إِنَّكُم لَفِي قَوْلٍ مُفْتَلِفٍ
  - \* يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ
    - \* قُتِلَ الْفَرَّاصُونَ
- \* الَّذِينَ هُمْ فِي غَمْرَةٍ سَاهُونَ
- \* يَسْأَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ الدِّينِ \* يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُونَ \*

وإذا ما نظرنا في القرآن إلى لهجة قريش أو إلى لهجة الشعراء العرب، فسنجد أنها ترتقي إذ تصير لغة فيه. ومهما كان الأمر، فإن نسق الدخول الذي استخدمه الإيصال النبوي قد تبلور في نسق لساني، تفاخم في تناغم مع النسق الأعلى. ولقد كانت قريش تستطيع أن تعرف فيه كلماته، وعباراته الاصطلاحية، ومواصفاته الشعرية. ولكن هذا كله كان متغير الوجه تقريباً. وفي الحقيقة إن القرآن كلام قريش، ولكنه كلام دون بلغة أخرى.

وإني لأستعيد هنا تمييزاً بين اللغة والكلام تعود فكرته الأولى إلى سوسير، وإن كان هو نفسه لم يصنع منه استخداماً عظيماً. غير أنه يبدو مع ذلك ملائماً. فاللغة تعني النسق (النظام) الكلامي: وإنه ليعني تداولياً، ما تتكلم به مجموعة لسانية خلال قترة زمنية طويلة. ويمكن القول بشكل

أكثر عمقاً، إنه اللهجة بمقدار ما تقوم هذه على بنى لسانية، مرتبطة هي نفسها بدورات اجتماعية طويلة. وإذا كانت الفرضية صحيحة كما أعتقد، فيمكننا أن نقول إن ما ينبثق، في القرآن، بالفعل عن كلام قريش أو عن أسلوب شعري متواضع عليه، إنما يخرج ثانية في حالة ظرفية للكلام. بينما تصدر السمات المتعلقة باللغة القرآنية (الإيماءات المتعددة المعاني، والأسلوب الخاص) عن نسق يعرف الإيمان فيه قيماً علوية. وكان الإحساس بالوحي الذي يحدث هذا الانزياح النموذجي كما لو أنه يدشن لغة على غير مثال. ولقد تم تحديده في اللحظة نفسها على هذا الأساس، أي تم تحديده بوصفه إعجازاً. وإذ نتجت الصدمة هكذا، فقد تركت أثراً على تعاقب أجيال من المؤمنين. وما زال هذا الأثر مستمراً إلى اليوم. وليس ذلك من غير أن يتيح الفرصة لتدبيرات علم الأصول وفقه اللغة الإسلاميين.

ولكن ، ليس ثمة حاجة للمرء أن يكون مسلماً لكي يكون سريع التأثر بالجمال الفريد لهذا النص، وبكماله، وبقيمته العالمية.

## الخاتمة

تبشر اليوم بضعة ملايين من البشر بالإسلام. فهو دين يعود تاريخه الى أربعة عشر قرناً. وإن مشل هذا الاتساع وذلك الامتداد التاريخي، ليستلزم بعض التنويعات في تأويل العقائد، وخاصة في تأويل القوانين. وسيكون من الإيهام ادعاء الخوف من هذه الثروة بينما لا يمكن لهذا الأمر أن يكون سوى تبسيط يفوق حد الإنسانية. فالمقصود هو المنفعة الحية، المتوحدة والمتباينة في الوقت نفسه، حيث يرجِّح التعلق بالينابيع، والشعور بالأصالة إرادة متصاعدة للتأقلم مع المسيرة العامة للعالم المحيط.

ويمكن لوثيقة واحدة، من غير خطأ في الطبيعة، وفي المناخ، وفي درحات التناسب أن تقدم نوعاً من أعظم أنواع القواسم المشتركة لهذا الواقع الكوكبي: إنها القرآن. وقد حاولت الصفحات السابقة أن تدركه. وإنه لكتاب مُؤسس، وعمود من الكلام يصعد من عمق الأزمنة، وبيان يهتز بالصور، وبالأخلاق، والسلوك. وإنه فوق ذلك كله، ليعد كتاباً روحياً في نظر المؤمنين. فقد كون ولا يزال يكون بالنسبة إلى مجموع المسلمين في كل الأزمنة، وفي كل البلدان وعياً واقعياً ملازماً للهوية الجماعية.

إن التأملات، المطروحة في هذه الصفحات وإن كانت قد انبثقت عن كائن غير مسلم، وعن علماني، وتمت معالجتها من غير بحاملة، فقد وهبت لإيمان المؤمنين النصيب الضروري لمقاربة النص. ألا وإن على الموضوعية أن تأخذ في تقديرها هذا الإيمان، وإلا يكن ذلك فستقع في الخطأ. وإنها ستجد فيه أيضاً، وبشكل سلبي، ضمانة ضد الأخطاء أو ضمانة ضد تعسف التفسير.

وهكذا، فإن ما نسميه نسخة القرآن لا تتضمن سوى تغيرات طفيفة، وذلك بالنسبة إلى نسخ أخرى، نادرة وجزئية. فالإسلام يعتمدها بشهادة حامعة. ولذا، فإن عشرات المذاهب التي تصارعت على الشرعية طوال عدة قرون لم تعد إلى هذه النسخة لتشك في صحتها. وإن مثل هذا الإثبات ليقضي على الاعتراض باليأس. ومع ذلك فقد وجد بعض النقاد الشكاكين الذين استلبتهم نماذج ثقافية أحرى، فأرادوا أن يجعلوا تأريخ جمع النص متأخراً قرناً أو قرنين عن اليوم الذي وقع فيه. ولقد ذهبوا مذهباً جعلهم لا يرون في هذا الأمر سوى علم لأسباب الارتداد إلى مذهباً جعلهم لا يرون في هذا الأمر سوى علم لأسباب الارتداد إلى الماضي. وإننا لنرى في هذا تحويلاً لأطروحة كان schacht قد بالغ فيها سابقاً إذ تكلم عن مادة الحديث. كما نرى أن هؤلاء قد دفعوا بهذه الأطروحة إلى حد لا سند له.

وربما تكون الصفحات السابقة قد أقنعت القارئ بأنسا لا نشاطر هذه التأملات رؤيتها. وإنه ليبدو لنا أن نقد المعطيات التقليدية يستطيع أن يحمل مع التحليل المتجدد للنص نفسه إضاءة كافية لتفسير يكون في حدمة إسلام التقدم.

إسلام "التقدم"، لماذا؟. لأنه إسلام الديمومة\*.

على الرغم من المحاولة التي يريد بيرك أن يبدو من خلالها موضوعياً، وربما منحازاً إلى الإسلام، إلا أنه يريد من الإسلام، في الوقت نفسه، أن يكون متسقاً مع رؤيته هـو، أي مع متصوراته ومفاهيمه الغربية: فما يجري هناك، يجب أن يجري هنا وفق نفسس المفاهيم والمتصورات، وكأن التاريخ بنية خطية واحدة. فلكي يكون مجتمع إنساني، يجب أن...

تتكرر فيه هـذه البنيـة الواحـدة والوحيـدة. وهـذه مصـادرة تنقضهـا بنـــى المحتمعــات وتنوعاتها.

ولقد غدت فكرة التقدم من منذ منشتها، على صعيد آخر، لما فيها من بريق حذاب، سنداً داعتياً وسحرياً. ولذا سارعت كل الإيدبولوجيات الكبرى إلى تبنيها، بما في ذلك الماركسية، مع أن مفهوم التقدم من حيث هو قيمة وفعل اقتصادي، يعد واحداً من مصطلحات البرجوازية الصناعية الناهضة في عصر الأنوار، وهو بهذا يعد واحداً من المصطلحات الأكثر تناقضاً مع الماركسية نفسها لأن تحققه الاقتصادي في الواقع يتم بمعزل عن الشرط الاجتماعي الذي يوجد فيه باسم عقلانية اجتماعية تلغى فيها القيم الاجتماعية لصالح أكبر قدر ممكن من التطور الاقتصادي.

وبتعبير آخر يمكننا أن نقول إن بيرك (وأركون في بعض كتاباته ليس عن هذا ببعيد) إذ يستعمل كلمة مفتاحية مثل "التقدم"، ليشكل معيار علاقة الغربي وشرط تعامله مع الآخر غير الغربي. وإنه بهذا ليريد إسلاماً غربياً في طريقة بنائه لنفسه مستقبلاً، أو لنقل إنه يريد غرباً يوطد نفسه في كينونة الإسلام، عن طريق تغيير الإسلام لشروط وحوده نفسها واستمراره، وذلك بإخضاعه إلى الشرط الاقتصادي من جهة، وبإحداث تغيير عقلاني في المجتمع من جهة أخري. فهذان أساسان يقوم عليهما مفهوم التقدم. ولكن هذا في الوقت الحالي لم يعد كافيا، فقد صارت فكرة التقدم تعني الاستسلام الكلي والتخلي الكلي عن أي إمكان ذاتي في الانتاج لصالح الوضع "مابعد الصاعي" الذي تمثل والتخلي الكلي والتخلي والتخلي الكلي والتخلي الكلي والتخلي الكلي المالح عقلانية صار العقل فيها بحرد عارف لمجموعة من التقانات التي تهدف إلى أقلمة الإنسان مع النظام (الأمر) العالمي الأمريكي الجديد.

وإذا كان هذا المصطلح يثير الرببة لدينا، فإنه ليحدث هذا الأثر عند أكثر من كاتب ومفكر في الغرب نفسه. ولقد حاء في قاموس الفلسفة - منشورات مارابو، 1972/، حد /3/ ص /550/ (باريس) ما يلي: "إن مفهوم التقدم ملتبس فكرياً. وإنه لا يصلخ أن يكون متصوراً لأي خطاب متماسك. فهو بقضي بتطابق تتابع العصور مع هرميتها، مهما كان الميدان الذي يستخدم فيه. وإذا لم يكن التقدم سوى إمكان بين إمكانات أخرى، فإن تقريره ليعد أمراً قسرياً. ولكنه إذا كان ضرورياً، فإنه لمن يكون إلا الوجه المعكوس لمشروع يتحقق من خلال الصيرورة الإنسانية. وأما ما يتعلق بمعرفة إذا كان التقدم واقعياً، أو بمعرفة إلى أين يتجه، فإن أحداً لا يستطيع أن يقول في ذلك شيئاً. ثم ماذا سنربح إذا سمينا التاريخ "نقدماً"؟".

ومع ذلك، فإننا إذا كنا نرفض مقتضيات تحقق هـ 14 المصطلح، إلا أنسا لا نرفض أن يصار إلى تطور المحتمعات الإسلامية وفق شروطها الذاتية التي تتناغم مع عقيدتها (مترجم). وإذا كان غمة سمة أدهشتنا في الرسالة القرآنية، فذلك يتجلى في الانفتاح الذي تمارسه على زمن العالم باسم أصالة مستمدة من العالم الآخر. وإنها إذ تكون صالحة بوصفها كذلك، لكل الأمكنة ولكل العصور، فإنها تبدو لنا مُستَبْعِدَةً، بسبب هذا، ثبات التأويل والتطبيق. وإنها لتستبعد ليس فقط ذلك الثبات الذي يهدد ممارسة أي متقعر بالضرورة، ولكن ثبات ذلك الذي يتعلق بالتكرار غير المحدود لأحكام القضاء، والسريع التحول إلى تقديس أعمى للسلف. ومن هنا كانت هذه الحكمة بين حكم أخرى: "فقه مضت سنة الأولين" (الأنفال /38)).

يستعمل القرآن هنا كلمة "سنة". وإن الإسلام التاريخي ليعطيها، على مستوى آخر من القبول، مكانة المصدر الثاني للقانون في باب الوصايا العقدية والقانونية لعلمائه الكبار. غير أن الحكمة القرآنية، وهذا أمر بدهي، لا تنظر إلى كل سنة قديمة على أنها سنة مرفوضة. ذلك لأنها ترفض فقط تلك التي تتدنس بالوثنية في مثل هذه الحالة الخاصة. ويجب علينا، مع ذلك، أن نحتفظ بالقيم النقدية والتجديدية للرفض. فهل سنكون في الضلال إذا فكرنا أن سلطة الأجداد مشروطة بكفاءتهم وعدودة بقابليتهم للخطأ وإن كانت قد فرضت نفسها بشرعية?. ونضرب على هذا مثلاً بشعب إبراهيم الذي عبد الأصنام: "قالوا لقد وجدنا آباعنا لها عابدين \*قال لقد كنتم أنتم عبد الأصنام: "قالوا لقد وجدنا آباعنا لها عابدين \*قال لقد كنتم أنتم وآباعكم في شكل مبين" (الأنبياء - /53-54). ثم لننظر إلى تطور وإذا كان ذلك كذلك، فكيف يمكن للمرء أن يختار بين الأصالة التي تضفى

على أفعال الإنسان ثبات خط سيرها، وبين الزمن الذي تنتشر فيه؟. إن التحكيم في هذه يجب أن يعود إلى العقل الذي أحال إليه القرآن مرات كثيرة، وبالشكل الأكثر وضوحاً.

ويمكن للمرء، بالتأكيد، أن يعطي لهذا الكتاب قراءات أخرى يصعب سبرها. غير أن هذه بالذات تبدو الأكثر تميزاً في إعانة مسلمي عصرنا في بحثهم عن أنفسهم خلال العالم الذي يصير.

## الغمرس

| * تنبيـه                |                     | 5  |
|-------------------------|---------------------|----|
| * تقديم                 | بقلم: د. محمود عکام | 7  |
| * فتراءة الخابت للفترآن | بقلم: د. منذر عیاشی | 10 |
| * الموحمة               | بقلم محمد بنونة     | 25 |
| معاربات من البنية       |                     | 27 |
| الزمن فيي القرآن        |                     | 53 |
| المعيار فيي الفرآن      |                     | 76 |
| الهرآن واللغة العربية   |                     | 01 |
| الحاتمة                 |                     | 29 |

www.quranonlinelibrary.com



## مركز الإنماء الحضاري

### إصدارات جديدة 2004

### المكتبة التاريخية

جورج بلوا دو روترو

ت: د . زبیدة القاضی

فيصل خرتش

جان بوتيرو

ت: د. وليد الجادر

آيسفلدت

ت: محمد خياطة

محمد خياطة

● حلب عبرالعصور

● دراسات في حضارة المشرق العربي القديم د. بشار خليف

● الكتابة «من الصورة إلى الأبجدية»

• الديانة عند البابليين

● اساطير اوغاريتية

«نصوص أسطورية وطقسية أوغاريتية»

● المذابح والأضاحي

«في حضارات المشرق العربي»

0 المروي له د.عمرطالب

O حدود التفكير الصوتي في التراث العربي د. عبد القادر الجديدي

O الموسيقا «مداخل المقدس والمدنس» ابراهيم محمود

O جماليات القصيدة العربية الحديثة د. محمد صابر عبيد

O من علم المعانى إلى علم الدلالة مجيد الماشطة

O اللسانيات والدلالة «طبعة جديدة» د. منذر عياشي



# مركز الإنماء الحضاري

إصدارات جديدة 2004 - 2005

## ابداعات عالمية 3000

فيركور

باولو كويلهو

ساهو تسفيتانوفسكي

فيكتور هيجو

سومرست موم

غبرييل غارسيا ماركيز

● صمت البحر

• دليل محارب النور

انطلوجیا القصة المكدونیة

• مذكرات محكوم بالاعدام

• الخاطئة

• لا أحد يكاتب الكولونيل

## ابداعات جديدة 3000

| محمد شويحنة     | (رواية) | 0 طوق الأحلام                          |
|-----------------|---------|----------------------------------------|
| عبد الباقي يوسف | (قصص)   | <ul> <li>كتاب الحب والخطيئة</li> </ul> |
| شريفة عرباوي    | (قصمص)  | ٥ عيناك واخِضرار الروح                 |
| نادر السباعي    | (قصص)   | ٥ حبل المساكين                         |
| نيروز مالــك    | (رواية) | ٥ جبل السيدة                           |



## الهيئة الاستشارية:

د. حسسن حسنفي
د. غبد الملك مسرتاض
د. صسلاح فضسل
د. عبد الله الغذامي
د. عبد النبي اصطيف
د. عبد السرزاق عيد

محمسود مسنقذ الهساشمي

### المدير المسؤول:

#### نادر السباعي

حلب - سورية - محطة بغداد، الركن الاموركي - ص.ب 6333

هيف : 2257565 (21) - فعس: 2257565 (21)

البريد الإلكتروني: cec-publ@scs-net.org