

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

#### بيانات الكتاب

عنوان الكتابُ: بلاغة الكلمة في التعبير القرآني اسم المؤلف: الأستاذ الدكتور: فاضل صالح السامرائي

رقـــم الإيداع: ٢٠٠١/١٠٧١٦

الأستاذ الدكتور فاضل صالح السامرائي

#### تطلب كافة منشوراتنا

بغداد - مكتبة النهضة - شارع المتنبي بغداد - مكتبة أنوار دجلة - شارع المتنبي بغداد - المكتبة القانونية - شارع المتنبي كافة الحقوق محفوظة للمؤلف

الطبعة الأولى - بغداد

الطبعة الثانية - القاهرة ١٤١٧ هـ ٢٠٠٦ م

طبعة خاصة بالعراق

شركة العاتك لصناعة الكتاب للطباعة والنشر والتوزيع بالقاهرة

١١ أدرب الأتراك- خلف جامع الأزهر
 ت ١٠٤٤٧٥٥- جوال ١٠٤٨٨٧٦٤٤



### المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على رسوله إمام الهدى محمد وعلى الله وصحبه أجمعين.

وبعد:

هذا كتاب يبحث في المفردة في القرآن الكريم، والمقصود بـ (المفردة) هو الكلمة الواحدة - كما هو معلوم -

إن موضوع المفردة في القرآن موضوع واسع متشعب الأطراف متعدد المناحي غير أنى آثرت أن أبحث باختصار أموراً أراها ذات أهمية خاصة فيما أحسب وإن كان التعبير القرآني كله مهما.

وهذه الأهمية تعود إلى أكثر من سبب:

منها أن قسماً مما بحثته في هذا الكتاب لم أجد المعنيين بدراسة بلاغة القرآن والمعنيين بدراسة المتشابه قد أشاروا إليه فيما وقع بين يدى من المصادر وإن كان لا يبعد أن يكون مطروقا في الأسفار التي لم يسعفنا الحظ في الوصول إليها وما أكثرها! وذلك نحو كثير من أحوال الذكر والحذف في المفردة نحو (تَثَرَّل) و (تتنزَّل) و (توفّاهم) و (تتوفّاهم) و (نبغي) وغيرها وذلك كقوله تعالى: ﴿تَنرَّلُ عليهم الملائكة والروح فيها بإذن ربهم وقوله: ﴿تَتنزَلُ عليهم الملائكة ألا تخافوا ولا تحزثوا وقوله: ﴿إن الذين توفّاهم الملائكة ظالمي أنفسهم وقوله: ﴿إن الذين توفّاهم الملائكة ظالمي أنفسهم وقوله: ﴿الذين تتوفّاهم الملائكة ظالمي أنفسهم وقوله: ﴿قالوا يا أباتا ما نبغي ﴾.

ونحو كثير من أحوال الإبدال في المفردة نحو: (يَضَرَّعُون) و (يتضرَّعُون) و (يتضرَّعُون) و (يَدُكُرُون) و (يَدُكُرُون) و (اللَّآسي) و (يَدُكُرُون) و (اللَّآسي) و (اللَّآسي) و غيرها، كقوله تعالى: ﴿قَالُوا إِنَّا تَطْيِرِنَا بِكُم﴾ وقوله: ﴿قَالُوا اطْيَرِنَا بِكُ وَبَمَنْ مَعْك﴾.

ولا شك أن كل مفردة وضعت وضعا فنيا مقصوداً في مكانها المناسب، وإن الحذف من المفردة مقصود، كما أن الذكر مقصود، وإن الإبدال مقصود، كما أن الأصل مقصود، وكل تغيير في المفردة أو إقرار على الأصل مقصود له غرضه، كما سنبين ذاك ما وسعنا البيان.

والسبب الآخر الذي دعاني إلى تناول هذه المباحث هو أن قسما مما بحثته قد طرقه الباحثون قبلي، وحاولوا أن يتلمسوا القروق بين استخدام المقردات، غير أنى لم أقتنع بقسم من هذه التعليلات، ورأيت أن كثيرا منها متكلف، فحاولت أن أعللها تعليلا أخر وجدته أشفى لنفسى وأكثر إقناعاً، وأنا لا أزعم أنى أتيت بأحسن مما ذكروه، وأن توجيهي أصوب مما ذهبوا إليه، ولكنى أذكر ما وجدته في نفسى، وهذا نحو توجيه (فعل) و (وأفعل) بمعنى نحو (نزل) و (أنزل) و (نجسى) و (أنجسى)، كقوله تعالى: ألما نزل الله بها من سلطان وقوله: (فنجيناه ومن معه في الفلك) وقوله: (فأنجيناه ومن معه في الفلك).

وكاستعمال الإفراد والتثنية والجمع كالنخل والنخيل.

وتعاور المفردات كالعاكفين والقائمين فى قوله تعالى: ﴿أَن طَهَـرا بِيتَـى للطائفين والعكفين والركع السجود﴾ وقوله: ﴿وطهر بيتـى للطائفين والقائمين والركع السجود﴾، وما إلى ذلك.

ثم إن هناك أمرا آخر دعانى إلى تناول مثل هذه الأبحاث، وهو أنى لم أجد في شأن المفردة في القرآن الكريم وتعليل استعمالاتها كتباً مختصة في حدود ما اطلعت عليه.

نعم هناك في كتب التفسير وكتب المتشابه وغيرها إشارات إلى سبب اختيار هذه اللفظة في هذا الموضوع دون غيرها من المتشابه، كاختيار (تخرصون) في قوله: ﴿إِنْ هم إلا يخرصون﴾ واختيار (يظنون) في قوله: ﴿إِنْ هم إلا يخرصون﴾ واختيار (يظنون) في قوله: ﴿إِنْ هم إلا يخرصون وأو استعمال (الحق) في قوله: ﴿وقُضي بينهم بالقسط واستعمال (الحق) في قوله: ﴿وقُضي بينهم بالحق).

كما أن هناك كتبا في مفردات غريب القرآن قد تذكر الفرق بين لفظة وأخرى، كالفرق بين جاء وأتى، والفرق بين الصراط والطريق والسبيل، والفرق بين (يفعلون) و (يعملون) و (يصنعون) وهو أشبه بما يكتب في الفروق اللغوية، غير أتى لم أر كتابا يبحث في المفردة في القرآن ويبوبها على الموضوعات ويجمع ما تشابه من ذلك ويدرسه، فحاولت أن أضع بداية متواضعة في هذا الموضوع فلعله يأتى من يتم هذا العمل ويتوسع فيه.

وقد ترى أنى لم أبحث فى هذا الكتاب موضوعات كان من المتوقع أن أبحثها، كالإدغام والفك، نحو (مَنْ يرتد) و (مَنْ يرتد)، وكالفروق اللغوية، كالخوف والخشية والشح والبخل والصراط والسبيل، والاختلاف بين المصادر ونحوها فأقول:

لقد حاولت أن أتجنب كثيراً مما بحثته في كتبى السابقة قدر الإمكان كموضوع الإدغام والفك الذي ترددت آياته في أكثر من موضوع في كتاب (التعبير القرآني) وكتاب (الجملة العربية) ونحو كثير من معاني الأبنية كالمصادر والجموع وغيرها مما بحثته في (كتاب الأبنية في العربية).

أما الموضوعات الأخرى التى لم أبحثها، فإن الكلام فيها يتسع اتساعاً كبيراً، فلعل الله ييسر لذا أن نكتب فيها شيئاً في قابل الأيام.

و هناك أمر مهم جدير بأن أنبه عليه وما كانت لأذكره لولا أنى رأيت جُمُلة من حَمَلة العلم أشاروا إليه. ٦ - بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

وذلك أنى فى أثناء إلقاء محاضرات من هذا الموضوع على جماعة من أهل العلم وعلى طلبة الدكتوراه وفى مواقف أخرى طرح سؤال، وهو أن هذه التعليلات قد تكون مقبولة بموجب الرسم القرآنى الذى بين أيدينا، فكيف يكون التعليل إذا كان الرسم مختلفا على قراءات أخرى؟

فمثلاً قوله تعالى: ﴿إِن المتقين في جنات ونهر﴾ لقد علنا فيه سبب التعبير ب (نهر) دون الجمع(١)، فكيف إذا كانت هناك قراءة أخرى: ﴿إِن المتقين في جنات وأنهار﴾؟

وقوله تعالى: ﴿إِن الذين توفّاهم الملائكة ظالمي أنفسهم ﴾ فكيف إذا كانت هناك قراءة أخرى (تتوفاهم)؟

وقوله: ﴿ذلك ما كنا نبغ﴾ بحذف الياء، فكيف إذا كانت هذاك قراءة بإثبات الياء، أي ﴿ذلك ما كنا نبغي﴾؟

وقوله تعالى: ﴿قَالُوا اطْيَرْنَا بِكُ فَكِيفَ إِذَا كَانَتَ هَنَاكَ قَرَاءَةَ بِلا إبدال، ﴿قَالُوا إِنَّا تَطْيَرُنَا بِكُ﴾؟

وكاستعمال اللاتى واللائى، وكقوله تعالى: ﴿وما جعل أزواجكم اللآسى تظاهرون منهن أمهاتكم﴾.

وقوله: ﴿واللآتى يأتين الفاحشة من نسائكم فاستشهدوا عليهن أربعية منكم﴾.

وما إلى ذلك.

والجواب: أن أركان القراءة الصحيحة - كما هو مقرر - ثلاثة:

١- صحة السند

٢- مو افقة خط المصحف العثماني.

<sup>(</sup>١) انظر كتابنا (لمسات فنية في نصوص من التنزيل).

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني -----

٣- موافقة العربية.

ومتى اختل ً ركن من هذه الأركان الثلاثة أطلق عليها ضعيفة أو شاذة أو باطلة، سواء كانت عن السبعة أم عن العشرة، أم عمن هو أكبر منهم.

هذا هو الصحيح عند أئمة التحقيق من السلف والخلف(١).

فموافقة رسم المصحف العثماني شرط من شروط القراءة الصحيحة، ومتى اختل هذا الشرط فخالفت القراءة رسم المصحف دخلت في الضعف أو الشذوذ أو البطلان.

وبهذا يزول الإشكال فإن كل قراءة تخالف رسم المصحف لا تدخل في الصحيح.

وبهذا يتضح أن ليست هناك قراءة صحيحة (إن المتقين في جنات وأنهار) فإن كلمة (أنهار) تخالف رسم المصحف.

وكذلك ما ورد من (توفّاهم) و (تتوفّاهم)، فإن (توفّاهم) تكتب بتاء واحدة

و(تتوفّاهم) تكتب بتاءين، فلا تكون إحداهما مكان الأخرى، لأن ذلك مخالف لرسم

وكذلك قوله: ﴿ما كنا نبغ﴾ فإنه ليست هناك قراءة معتمدة باثبات الياء، لأنها رسمت في المصحف بلا ياء.

ونحو قوله: ﴿ الطّيرنا ﴾ فإنه لا يصبح أن تُقرأ في الموضع نفسه (تطّيرنا) لأنها مخالفة لرسم المصحف.

ونحو اللآني واللآتي فانهما في الرسم العثماني مختلفتان. فاللاني ترسم بلا صورة للهمزة (الني).

(١) انظر النشر في القراءات العشر ١/١.

/ \_\_\_\_\_\_ بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

أما اللاتي فترسم فيها للتاء صورة (التي).

وكذلك سائر ما ذكرناه فإنه لا يصح أن يقرأ بما يخالف رسم المصحف فسقطت هذه الشبهة أصلاً.

وأود أن أذكر في الختام أمراً تجد الإشارة إليه، وهو أنى حاولت أن أعتمد في التوجيه والترجيح على الأمور اللغوية المسلمة والقواعد المقررة – على قدر علمنا التواضع – والاستعانة بالسياق لتلمس الفروق في الاستعمال وهو مهم جداً في الدلالة على سبب الاختيار، لللا تزل بنا القدم وتذهب بنا بنيات الطريق.

نسأل الله أن يلهمنا الرشد ويهدينا الطراط المستقيم إنه سميع مجيب



بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_

# الذكر والحذف

قد يحذف في التعبير القرآني من الكمة نحو (استطاعوا) و (اسطاعوا)، و (تنزل)، و (تنزل)، و (تتوفاهم)، و (توفّاهم)، و (لم يكن)، و (لم يكن)، و ما إلى ذلك، وكل ذلك لغرض وليس اعتباطا، فالتعبير القرآني تعبير فني مقصود، كل كلمة، بل كل حرف إنما وضع لقصد، كما ذكرنا في كتابنا (التعبير القرآني).

أن القرآن يحذف من الكلمة لغرض ولا يفعل ذلك إلا لغرض، ومن ذلك على سبيل المثال:

١- أنه يحذف من الفعل للدلالة على أن الحدث أقل مما لم يحذف منه، وإن
 زمنه أقصر ونحو ذلك، فهو يقتطع من الفعل للدلالة على الاقتطاع من الحدث.

أو يحذف منه في مقام الإيجاز والاختصار بخلاف مقام الإطالة والتفصيل، فإذا كان المقام مقام إيجاز أوجز في ذكر الفعل فاقتطع منه، وإذا كان في مقام التفصيل لم يقتطع من الفعل، بل ذكره بأوفى صورة.

ومن ذلك ما سبق أن ذكرناه في (التعبير القرآني)، وفي (معاني التحو)، من نحو قوله تعالى: (لم يكن)، و (لم يك)، وغير هما، فلا نعيد القول فيه (١).

ونحو قوله تعالى: ﴿ فَمَا اسْطَاعُوا أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبًا﴾ ونحف (الكهف: ٩٧] وذلك في السد الذي صنعه ذو القرنين من زبر الحديد والنحاس المذاب، وقد ذكرنا أن الصعود على هذا السد أيسر من إحداث نقب فيه لمرور الجيش، فحذف من الحدث الخفيف، فقال: ﴿ فَمَا اسْطَاعُوا أَن يَظْهَرُوهُ ﴾ بخلاف الفعل الشاق الطويل، فإنه لم يحذف، بل أعطاه أطول صيغة له، فقال: ﴿ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبًا ﴾ فخفف بالحذف من الفعل بخلاف الفعل الشاق الطويل.

<sup>(</sup>١) انظر التعبير القرآني، ٧٢ وما بعدها، معانى النحو ٢٤٨/١ وما بعدها.

١٠ ---- بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

ثم إنه لما كان الصعود على السد يتطلب زمنا أقصر من إحداث النقب فيه حذف من الفعل وقصر منه ليجانس النطق الزمن الذي يتطلبه كل حدث.

ومن ذلك على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿تَنَزَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلَّ أَمْرِ ﴾ [القدر: ٤]

وقوله: ﴿ هَلْ أَنْبَنُكُمْ عَلَى مَن تَنَزَّلُ الشَّيَاطِينُ تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَاكِ أَثِيمٍ يُلْقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَاذَبُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢١-٢٢]

فقال فى هذه الآيات (تنزّل) فى حين قال: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ تُلَّمُ السُّنَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ أَلًا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠]

فقال فى آيتى القدر والشعراء (تنزل) بحذف إحدى التائين، وقال فى (فصلت) (تتنزلُ) من دون حذف، وذلك والله أعلم أن التنزل فى آيه (فصلت) اكثر مما فى الأيتين الأخريين، ذلك أن المقصود بها أن الملائكة تنزل على المؤمنين عند الموت لتبشر هم بالجنة (۱)، وهذا يحدث على مدار السنة فى كل لحظة، ففى كل لحظة يموت مؤمن مستقيم فتتنزل عليه الملائكة لتبشره بالجنة، فأعطى الفعل كل صيغته ولم يحذف منه شيئا.

وأما آية الشعراء، فإن التنزل فيها أقل لأن الشياطين لا تتنزل على كل الكفرة، وإنما تنزل على الكهنة أو على قسم منهم، وهم الموصوفون بقوله: ﴿ كُلَّ الْكُورَة وَإِنما تَنزل على الكهنة أو على قسم منهم، وهم الموصوفون بقوله: ﴿ كُلَّ اللَّهِم يُلْقُونَ السّمَعْ ﴾ ولا شك أن هؤلاء ليسوا كثيرا في الناس وهم ليسوا بكثرة الأولين ولا شطرهم، بل هم قلة فاقتطع من الحدث، فقال (تنزل) بحذف إحدى التائين.

<sup>(</sup>١) انظر فتح القدير ١/٤ ٥٠ روح المعاني ١٢١/٢٤.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_\_\_ ١١

وكذلك ما فى آية سورة القدر، فإن تنزل الملائكة، إنما هو فى ليلة واحدة فى العام، وهى ليلة القدر، فهو أقل من التنزل الذى يحدث باستمرار على مَن يحضره الموت، فاقتطع من الحدث.

فأنت ترى أنه اقتطع من الفعل إحدى التائين في آيتي الشعراء وآية القدر، لأن التنزل أقل، ولم يحذف من آية فصلت، لأنه أكثر والله أعلم.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلآئِكَةُ ظَالَمِي أَنْفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنْتُمْ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُواْ أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسْعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيهَا فَأُولَا بُنُكَ مَأُواهُمْ جَهَنَمُ وَسَاءت مصيرا إِلاَّ الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاء وَالْوَلْدَانِ لاَ يَسْتَطْعُونَ حِيلَةً وَلاَ يَهْتَدُونَ سَبِيلاً فَأُولَا بَكَ عَسَى اللَّهُ أَن يَعْفُونَ عَنْهُمْ وَالْ يَعْتَدُونَ سَبِيلاً فَأُولَا بَكَ عَسَى اللَّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ اللهِ النساء: ٩٧-٩٩].

وقوله: ﴿إِنَّ الْخَزْيَ الْيَوْمَ وَالْسُوءَ عَلَى الْكَافِرِينَ الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلائكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ فَأَلْقُوا السَّلَمَ مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِن سُوءٍ بِلَى إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا كُنَّتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ [النحل: ٢٧-٢٧].

فقال في آية النساء (توفّاهم) بحذف إحدى التائين، وقال في سورة النحل (تتوفاهم) من دون حذف، ذلك أن المتوفّين في سورة النساء هم جزء من الذين هم في النحل، فالذين في النحل هم الذين ظلموا أنفسهم من الكافرين على وجه العموم.

وأما الذين في النساء فهم المستضعفون منهم، فهم قسم منهم، فلما كان هؤلاء أقل حذف من الفعل إشارة إلى الاقتطاع من الحدث وإلى قلته بالنسبة إلى الآخرين، فقال في القسم الأكبر (تتوفاهم) وقال في القسم القليل (توفّاهم) بحذف إحدى التائين، فناسب بين الفعل وكثرة الحدث.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ لَا يَحِلُّ لَكَ النَّسَاء مِن بَعْدُ وَلَا أَن تَبْدَّلَ بِهِمِنْ مِن أَرْوَاجِ ﴾ [الأحزاب: ٥٢].

١٢ ---- بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

وقوله: ﴿ وَآتُواْ الْيَتَامَى أَمُوالَهُمْ وَلاَ تَتَبَدَّلُواْ الْخَبِيثَ بِالطَّيِّبِ وَلاَ تَاكُلُواْ أَمُوالَهُمْ إِلَى أَمُوالِكُمْ إِنَّهُ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ﴾ [النساء: ٢]

فقال فى آية الأحزاب (تبدل) بحزف إحدى البائين، وقال فى آية النساء (ولا تتبدلوا) من دون حذف، ذلك أن آية الأحزاب حكمها مقصور على الرسول ، فهو منهى عن أن يتبدل بأزواجه أزواجا.

أما الآية التانية فهى حكم عام للمسلمين على مر العصور، فقال فى الحكم المحدد والحدث المقصور على شخص واحد (تبدئ) بالحذف من الفعل، وقال فى الحكم العام الممتد على مر العصور (تتبدئوا) فجاء بالصيغة القصيرة للحدث القصير وبالصيغة الطويلة للحدث الطويل الممتد.

ومن ذلك قول التعالى: ﴿ إِنَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اللّهَ حَقَ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَقَرَقُواْ وَاذْكُرُواْ نَعْمَتُ اللّه عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاء فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِه إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حَقْرَة مِنَ النّارِ فَأَتَقَذَكُم مَنْهَا كَذَلكَ يَبَيّنُ اللّهُ لَكُمْ آيَاتِهُ لَعَلّكُمْ تَهْتَدُونَ وَلْتَكُن مَّنكُمْ أَمَة يَدْعُونَ إِلَى الْفَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُلكَ رِ وَأُولُلَ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ الْمَلكَ مِن المُنكَ هُم الْمُنكَ هُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُلكَ رِ وَأُولُلَ لَكُ هُم الْمُنكَ لَهُ اللّهُ لَكُمْ الْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُلكَ لِ وَأُولُلَ لَكُ هُمُ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لِللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُونُوا وَاخْتَلُونُ اللّهُ اللّهُ لَمْ اللّهُ لَكُونُوا كَاللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَلْكُونُ اللّهُ لَلْكُونُ اللّهُ لَاللّهُ لَكُونُوا كَوْلَ اللّهُ اللّهُ لَلْ اللّهُ لَلْكُونُونَ وَلَا لَكُونُوا كَاللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لَلْكُونُوا مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَلْكُونُوا لَا عَلَاللّهُ لَلْكُونُوا لَا عَلْمُ اللّهُ لِلللّهُ لَاللّهُ لِلْمُ لَلّهُ اللّهُ لَلْكُونُوا لَا عَلَاللّهُ لَلْكُونُوا لَا لَاللّهُ لَلْكُولُولُ اللّهُ لَلْكُولُولُ اللّهُ لَلْكُولُولُ اللّهُ لَلْكُولُولُ اللّهُ لِلللّهُ لَلْكُولُولُ اللّهُ لِللللّهُ لَلْكُولُولُ الللّهُ لَلْكُولُولُ اللّهُ لَلْمُ لِلللّهُ لَلْكُولُولُ اللّهُ لِلللّهُ لِللللّهُ لَلْكُولُولُ اللّهُ لَلْكُولُولُ اللّهُ لِلللّهُ لَلْلِلْلَالِلْلَهُ لَلْلِلْلِلْلِلْلَالِي لَلْلِلْكُولُولُولُ اللّهُ لَلْلِلْلِلْلَالِلْلِلْل

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_\_ ١٣

فقال فى أية آل عمران (ولا تفرقوا) بحذف إحدى التائين، وقال فى أية الشورى (ولا تتفرقوا) وذلك لأكثر من سبب منها:

1- أن آية آل عمران خطاب للأمة الإسلامية، وأما آية الشورى فالكلام فيها على أمم مختلفة وشرائع متعددة ذكر منها شريعة نوح وشريعة سيدنا محمد وإبراهيم وموسى وعيسى، فلما كانت هذه فى أمم متطاولة على مدى التاريخ جاء بالصيغة التى هى أطول، ولما كانت الآية الأولى فى أمة واحدة وهى أمة محمد وهى جزء من الأمم المذكورة فى الشورى، جاء بجزء من الفعل ولم يأت به كله.

٢- أنه نهى الأمة الإسلامية عن أى شىء من التفرق مهما كان قليلاً أو جزئياً وحذر من ذلك فقال (ولا تفرقوا) فاقتطع من الفعل للدلالة على النهى عن أى شىء من التفرق مهما قل وضؤل.

ثم إن الملاحظ أن تحذير الأمة الإسلامية من التفرق ونهيها عنه أشد:

١- فقد خاطب المؤمنين بقوله: ﴿ إِنَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ أمراً وناهياً ومحذرا.

٢- ثم أمر هم بالوحدة والاعتصام بحبل الله، فقال: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بَعَبُلِ اللَّهِ ﴾.

٣- ثم أكد ذلك بالحال المؤكدة، فقال (جميعاً) للدلالة على أن ذلك مطلوب من

جميع أفراد الأمة بلا استثناء وأنه لا تُغني الكثرة الكاثرة من المتحدين المعتصمين، بل ينبغي أن يكون ذلك على سبيل العموم والاستغراق، فلا يشذ أحد منهم، ولا تُنجى الكثرة المعتصمة أو تحمى الفرد غير المعتصم من المحاسبة والعقوبة.

٤- لم يكتف بالأمر السابق، بل نهاهم بصريح العبارة اضافة إلى ذلك، فقال (ولا تفرقوا).

٥- التذكير بنعمة الله عليهم في التأليف بين قلوبهم.

٢- نهاهم عن أن يتشبهوا بمن تفرق واختلف، فقال: ﴿ وَلا تَكُونُ وا كَالْدُينَ تَفَرَّقُوا ۚ وَاخْتَلَفُوا ﴾.

٧- تو عدهم على ذلك بالعذاب العظيم.

١٤ ---- بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

٨- لقد أطلق العذاب ولم يقيده بزمن، فلم يقل (وأولئك لهم في الآخرة عذاب عظيم) كما قال في مكان آخر: ﴿ وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة: ١١٤] للدلالة على أن عذاب التفرق يطولهم في الدنيا والآخرة.

9- ومن الملاحظ أنه جاء ب(أن) التفسيرية في آية الشورى ولم يخاطبهم مخاطبة صريحة، فقال: ﴿أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ في حين نهاهم نهيا مباشراً في آل عمران، فقال: ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُوا ﴾ والكلام المباشر الصريح أهم وأكد من المفسر، فقولك: (قلت له: يا فلان أفعل) أهم وآكد من قولك (أوصيته أن افعل).

وهناك ملاحظة أخرى فى التعبير أنه جاء بالاسم الموصول (ما) فى شرائع الأمم الأخرى، وجاء بـ(الذى) فى شريعة سيدنا محمد، فقال: ﴿شُرَعَ لَكُم مِنَ السدِّينِ الْأَمم الأخرى، وجاء بـ(الذى) فى شريعة سيدنا محمد، فقال: ﴿شَرَعَ لَكُم مِنَ السدِّينِ (مَا) وَصَيْنًا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى اللهِ فَى حين قال: ﴿وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا

فلما كانت شريعة سيدنا محمد أعرف من شرائع الأمم الأخرى لنا لأننا نعرفها كلها جاء ب(الذي) ولما كانت شرائع الأمم الأخرى ليست بمنزلة شريعة سيدنا محمد، من حيث معرفتنا بها فإنًا نعلم ما أعملنا به ربنا في القرآن الكريم، جاء ب(ما) والله أعلم.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطْبِعُواْ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلاَ تَوَلَّوا

وقوله: ﴿وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفَرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُرسُلِ السَّمَاء عَلَيْكُم مَّدْرَارًا وَيَرَدْكُمْ قُوَّةُ إِلَى قُوَّتِكُمْ وَلاَ تَتَوَلَّوْاْ مُجْرِمِينَ﴾ [هود:٥٢]

<sup>(</sup>١) انظر معانى النحو ١/٩٩١.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_ ه ا

فقال في آية الأنفال (ولا تولوا) بحذف إحدى التائين، وقال في آية هود (ولا تتولوا) من دوف حذف، ذلك أن آية الأنفال خطاب المؤمنين (آيا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواً) وأن آية هود هو خطاب للكافرين وهم قوم هود.

ومن المعلوم أن تولى المؤمنين أقل من تولى الكافرين، ذلك لأن المؤمنين مطيعون شه بخلاف الكفرة، فلما كان تولى المؤمنين أقل حذف من الحدث للدلالة على قلة توليهم بخلاف تولى الكافرين فإنه عام شامل فهو يشمل تولى المؤمنين وزيادة، فزاد في الفعل للدلالة على زيادة توليهم.

هذا من ناجية، ومن ناحية أخرى أنه نهى المؤمنين عن التولى مهما كان قليلاً، فقال: (ولا تولَوا) وهو نظير ما ذكرناه آنفاً في قوله تعالى: ﴿وَلَمَا تَفَرَّقُوا﴾.

ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿قُلُ لِلْمُخَلَّفِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أُولِي بَأْسٍ شَدِيد تُقَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ فَإِن تُطْيِعُوا يُؤْتِكُمُ اللَّهُ أَجْرًا حَسَنًا وَإِن تَتَوَلَّوا لَا اللهُ عَرَابًا أَليمًا ﴾ [الفتح: ١٦].

فقال: (تتولوا) بتائين ذلك أن هؤلاء الأعراب لم يكونوا ممن تمكّن الإيمان في قلوبهم وإن تخلفهم كان تخلف نفاق(1) بدليل ما قبلها من الآيات، فقد قال تعالى فيهم:

١- يقولون بأفواههم ما ليس في قلوبهم - ١١.

٢- بل ظنم أن لن ينقلب الرسول والمؤمنون إلى أهليهم أبدأ وزين ذلك في قلوبكم - ١٢.

٣- وظننتم ظن السُّوء - ١٢.

٤- وكنتم قوماً بوراً – ١٢.

فجاء بالتولى تاماً.

<sup>(</sup>١) انظر تفسير ابن كثير ١٨٩/٤.

ونحوه قوله تعالى: ﴿وَإِن تُؤمنُوا وَيَتَقُوا يُؤتكُمْ أَجُوركُمْ وَلَا يَسْأَلْكُمْ أَمْوالَكُمْ إِن يَسْأَلْكُمُوهَا فَيُحْفِكُمْ تَبْخَلُوا وَيُخْرِجُ أَضْغَانَكُمْ هَاأَنتُمْ هَوْلَاء تُدْعَوْنَ لَتُتَفقُ وا في سَيِيلِ اللّهِ فَمَنكُم مَّن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخَلُ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نَفْسِهِ وَاللّهُ الْغَنْسَيُ وَأَنْسَتُمُ الْفُقَرَاء وَإِن تَتَولُوا يَسْتَبْدلُ قَوْمًا غَيْرِكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْتَالَكُمْ ﴾ [محمد: ٣٦-٣٦]

فقال (تتولوا) بتائين، ذلك أن المقصود بالتولى هذا هو التولى عن الإيمان والتقوى (۱)، فجاء بالتولى تاماً فلم يحذف من الفعل.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٢٨٠]

فقال (تصدقو) بحذف إحدى التائين والأصل (تتصدقو) ذلك لأن هذه من أحوال الصدقة النادرة وهو التصدق بدين المُعسِر فحذف لما لم يكن كالصدقة المعتادة لكونها أقل.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ مَا أَنَبُّكَ بِتَأْوِيلِ مَا لَدُمْ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَدِرًا ﴾ [الكهف: ٧٨]

وقوله: ﴿ ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسلطع عَلَيْه صَبْرًا ﴾ [الكهف: ٨٢]

بعدم الحذف من الفعل (تستطع) في الأية الأولى، وحذف التاء منه في الآية الثانية، وذلك أن المقام في الآية الأولى مقام شرح وإيضاح وتبيين، فلم يحذف من الفعل.

وأما الآية الأخرى فهى في مقام مفارقة ولم يتكلم بعدها بكلمة وفارقة، فحذف من الفعل.

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط ٨٦/٨ ، فتح القدير ١/٥ ، روح المعانى ٢٢/٢٨.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_ ١٧

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَحَاجَهُ قَوْمُهُ قَالَ أَتُحَاجُونِي فِي اللّهِ وَقَدْ هَدَانِ وَلاَ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلاَّ أَن يَشْاء رَبِّي شَيْئًا وَسِعَ رَبِّي كُل َّ شَـيْءَ عِلْمُـا أَفَـلاَ تَتَذَكَّرُونَ﴾ [الأنعام: ٨٠]

وهذا كلام سيدنا إبراهيم مع قومه ومحاجّته لهم وهم ناس عريقون في الشرك وعبادة الأوثان، فهم محتاجون إلى التذكر وإدامة التفكر والتأمل ليهتدوا إلى التوحيد، كما فعل سيدنا إبراهيم وهو ينظر في ملكوت السموات والأرض يبحث عن ربه وخالقه، فظنه الكوب بادىء ذي بدء، ثم ظنه القمر، ثم ظنه الشمس، حتى اهتدى إلى خالقه بعد التأمل والنظر والتفكر، وهذا الأمر ذكره ربنا قبل هذه الآية [الأنعام: ٧٠-

فهذا مما يحتاج إلى طول تفكر وتفكير، فجاء بالقعل كاملاً لم يحذف منه شيئا (أفلا تتذكرون) كما ناسب من ناحية أخرى مقام التقصيل والإطالة فيما حكى عن سيدنا إبراهيم واهتدائه إلى الحق من رؤية الكوكب فالقمر ثم الشمس، ثم انتهى إلى الحقيقة التوحيد.

ومنه قوله تعالى: ﴿مَثَلُ الْفَرِيقَيْنِ كَالْأَعْمَى وَالْأَصَمِّ وَالْبَصِيرِ وَالسَّمِيعِ هَـلْ يَسْتُويَان مَتَلاً أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ ﴾ [هود: ٢٤]

وهذا مما لا يحتاج إلى طول تأمل أو تذكر أو تفكير، فإنك إذا سألت أى فرد من عقلاء خلق الله: هل يستوى رجل أعمى أصم ورجل بصير سميع؟ أو هل يستوى الأعمى والبصير والأصم والسميع؟ كان جوابه: كلا لا يستويان.

فحذف من الفعل للدلالة على أن هذا لا يحناج إلى طول تذكّر وتأمل. وقد تقول: ولكنه قال: ﴿ وَمَا يَسْتَوْيِ النَّاعُمْ يَ وَالْبَصِيرُ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ وَلَا الْمُسْيَءُ قَلِيلًا مَّا تَتَذَكَّرُونَ ﴾ [غافر:٥٨]

فقال: (تتذكرون) بتائين، فما الفرق؟

والجواب أن الفرق واضح بين الآيتين، ذلك أن آية غافر هذه في الذين كفروا الذين يجادولن في آيات الله بغير سلطان أتاهم وهؤلاء لا يرون أن المؤمنين أفضل منهم، بل على العكس من ذلك، فإنهم يرون أنفسهم أفضل من المؤمنين، فهم لا يقرّون بهذا القول إقرار هم بالآية السابقة، خصوصاً وأنه عبَّر عن الكافر بالمسيء، جاء في (فتح القدير) في قوله تعالى: ﴿ولا الذين آمنوا وعملوا الصالحات ولا المسيء المسيء الى لا يستوى المحسن بالإيمان والعمل الصالح والمسيء بالكفر والمعاصى. وزيادة (لا) في (ولا المسيء) للتأكيد الله الناكيد الله المسيء وزيادة (لا) في (ولا المسيء) للتأكيد الله المسيء المسيء والمعاصى.

وجاء فى (تفسير ابن كثير) فى تفسير هذه الآية: "أى لا يستوى الأعمى الذى لا يبصر شيئا والبصير الذى يرى ما انتهى إليه بصره، بل بينهما فرق عظيم، كذلك لا يستوى المؤمنون الأبرار والكفرة الفجار (قليلاً ما تتنكرون) أى ما أقل ما يتذكر كثير من الناس"(1).

فهم يحتاجون إلى طول تذكر وتفكر ليعلموا أن الذين آمنوا وعملوا الصالحات أفضل من الكافر وأن الكافر مسىء، فهذه هى أصل المسألة وعليها مدار الخلاف.

فالفرق واضح فى الآيتين، فإن آية هود ليس فيها خلاف ويستوى جميع عقلاء الخلق فى إقرارها مؤمنهم وكافرهم من دون تفكير ولا طول تذكر، ولذا قال فى آية هود: (هل يستويان مثلاً) ولم يقرر ذلك، بل ترك الجواب لمن يجيب وهو معلوم، فى حين قرر ذلك فى آية غافر ولم يسأل، فقال: (وما يستوى الأعمى والبصير...) لأن جواب هذا السؤال فيه اختلاف وليس بمنزلة السؤال الأول، فالفرق واضح بينهما.

<sup>(</sup>١) فتح القدير ٤/٤٨٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ١٥/٤.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

ونحوه قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لا يَخْلُقُ أَفَلا تَـذَكَّرُونَ ﴾ [النحل:١٧] فإن الجواب واضح من دون حاجة إلى طول تأمل وتذكر، فقال (تذكرون).

ونحوه قوله تعالى: ﴿أَفَرَأَيْتَ مَن اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَصْلُهُ اللَّهُ عَلَى عَلْم وَخَتَمَ عَلَى سَمْعه وَقُلَّبه وَجَعَلَ عَلَى بَصَره عُشَاوَةً فَمَن يَهْدِيه مِن بَعْد اللَّه أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٣]

فلو سألت أي شخص هل بإمكانه أن يهدى شخصاً هذا شأنه:

٢- أضله الله على علم.

١- أنه اتخذ إلهه هواه.

٤ - ختم على قلبه.

٣- ختم على سمعه

٥- جعل على يصره غشاوة.

لأجاب بالنفى ولقال إنه ليس بوسع أحد أن يهدى مثل هذا الشخص غير الله ، والإجابة عن هذا لا تحتاج إلى طول تأمل وتفكير.

فإنه ليس بوسع أحد أن يَهدِي شخصاً لا يسمع ولا يرى ولا يفقه، فكيف بمَنْ أتخذ إليه هو اه مع كل ذلك؟

ومِن ذلك قوله تعالى: ﴿ اللَّهِ عُواْ مَا أَنْزَلَ إِلْيَكُم مِنْ رَبِّكُمْ وَلَا تَتَّبِعُواْ مِن دُونِ ا أُولْيَاء قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣]

فقال (تَذكرون) بتاء واحدة، وذلك إنها خطاب للمؤمنين، فقد جاء قبل هذه الآية قوله: ﴿ كَتَابُ أَنزِلَ إِلَيْكَ فَلاَ يَكُن في صَدْركَ حَرَجٌ مَّنْهُ لتُنهذر به وَذكرى 

والمؤمنون لا يحتاجون إلى طول تذكر لاتباع ما أنزل إليهم من ربهم، بل أنهم بتذكر قليل يفعلون ذاك، فحذف من آية الأعراف لذلك، جاء في (تفسير فتح القدير) في قوله تعالى: ﴿اتَّبِعُواْ مَا أَنْزِلَ إِلْيَكُم مِّن رَّبِّكُ مْ ... ﴾: "يعنى الكتاب ومثله السنة لقوله: ﴿وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا ﴾ ونحوها من الأيات و هو أمر للنبي ﷺ ولأمته، وقيل: أمر للأمة بعد أمره ﷺ بالتبليغ، و هو منزل إليهم

٢ - بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

بواسطة إنزاله إلى النبى ﴿ ﴿ وَلاَ تَتَبِعُوا مِن دُونِ لهِ أُولِيَ اع ﴾ نهى للأمة أن يتبعوا أولياء من دون الله يعبدونهم ويجعلونهم شركاء لله (()).

وَمَنَ ذَلِكَ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنَّة أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُم مِنْ دُونِهِ مِن وَلِيٌ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السّمَاء إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةً ممّا تَعُدُّونَ ﴾ [السجدة: ٤-٥]

وقوله: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سَلِّةِ أَيَّامٍ ثُلَمَّ السَّمَاوَى عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الأَمْرَ مَا مِن شَفِيعٍ إِلاَّ مِن بَعْدِ إِذْنِهِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ اللَّهُ وَبُكُمْ فَاعْبُدُوهُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ [يونس: ٣]

فقال في السجدة : (أفلا تتذكرون) وقال في يونس: (أفلا تُذكرون) وذلك أنه فصل في السجدة ما لم يفصل في يونس وذلك:

١- أنه قال في يونس: ﴿ خَلَقَ السَّمَاوَ اللَّهِ وَالأَرْضَ فِي سِيَّة أَيَّامٍ ﴾.

وقال في السجدة: ﴿ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سَبَّةِ أَيَّامٍ ﴾.

فزاد في السجدة: (وما بينهما).

٢ - قال في يونس: ﴿ يُدُبِّرُ الْأَمْرَ ﴾.

وفصل في السجدة فقال: ﴿ لِيُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاء إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ في يَوْم كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفُ سَنَةٍ مِّمًا تَعُدُّونَ ﴾ ففصل ما أجمله في يونس.

٣- قال في يونس: ﴿مَا مِن شُفيعِ إِلَّا مِن بَعْدِ إِذْنُهِ﴾.

وقال في السجدة: ﴿ مَا لَكُم مِن دُونِهِ مِن وَلِيٌّ وَلَكَ شَدهِ عَلَى السَّهِ عَلَى اللهِ الولى ، فاطال في فعل التذكر في السجدة، فقال (تتذكرون) وحذف من الفعل في يونس، فقال (تَذكرون) مناسبة للقام.

<sup>(</sup>١) فتح القدير ١٧٩/١.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_\_ ٢١

ومن الذكر والحذف في الفعل قوله تعالى: ﴿قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغِ﴾ [الكهف: ٦٤] بحذف الياء من الفعل.

وقوله: ﴿ قَالُواْ يَا أَبَانًا مَا نَبْغِي هَدْهِ بِضَاعَتُنَا رُدَّتُ إِلَيْنَا ﴾ [يوسف: ٦٥] بعدم الحف، ذلك أن الحدث مختلف في الآيتين، وإن السياق يوضح ذلك.

قال تعالى: ﴿قَالَ أَرَأَيْتَ إِذْ أَوَيْنَا إِلَى الصَّخْرَةِ فَإِنِّي نَسِيتُ الْحُوتَ وَمَا أَسْنَاثِيهُ إِلَّا الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُ وَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَبًا قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْعِ فَارْتَدًا عَلَى آثَارِهِمَا قَصَصًا﴾ [الكهف: ٦٢-٦٢]

ونسيان الحوت ليس هو ما يبغيه موسى على وجه الحقيقة، وإنما يبغى

وأما في سورة يوسف، فالطعام هو ما يبغون وهو سبب رحلتهم، ففرق بين البغيتين، فلما كان ما في الكهف ليس هو ما يبغون حذف من الحدث إشارة إلى عدم إرادة هذا الحدث على وجه التمام، وإنما هو علامة على الموضع الذي يجدون فيه بغيتهم.

ولما كان ما في يوسف هو بغيتهم ذكر الفعل كاملا ولم يحذف منه، فناسب كلُ مقامه والله أعلم

٢- قد تُحذف ياء المتكلم ويجتزأ عنها بالكسرة، وذلك لا يكون إلا لغرض، فإنه قد تذكر الياء في مقام الإطالة والتفصيل وتُحذف ويُجتزأ عنها بالكسرة في مقام الإيجاز والاختصار، وقد تحذف لغرض آخر يقتضيه المقام، إضافة إلى ذلك وذلك، كأن يكون المقام يقتضى إظهار النفس أكثر من مقام آخر، وذلك نحو قوله تعالى:

﴿ فَلاَ تَخُشُوهُمْ وَاخْشُونِي ﴾ [البقرة: ١٥٠] بذكر الباء، وقوله: ﴿ فَلاَ تَخُشُوهُمُ وَاخْشُونِ ﴾ [المائدة: ٢٥]، بحذف وَاخْشُونِ ﴾ [المائدة: ٢٥]، بحذف الباء منهما، وذلك لأكثر من سبب منها:

١- أن مقام الإطالة والتفصيل في سورة البقرة أكثر بكثير من سياق الآيتين الآخريين، فإن الكلام على تحويل القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة، وهو يبدأ بقوله تعالى: ﴿سَيَقُولُ السُّفَهَاء مِنَ النَّاسِ مَا وَلاَّهُمْ عَن قَبِّلَتِهِمُ الَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا....﴾ [البقرة: ١٤٢ ويستمر إلى الآية ١٥٠].

أما آية المائدة ذات الرقم ٣، فهى آية واحدة فى الأطعمة المحرمة، وهو قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالْدَّمُ وَلَحْمُ الْخَنْزِيرِ وَمَا أَهْلَ لَغَيْرِ اللّه بِه وَالْمُنْخَنْقَةُ وَالْمَوْقُودَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا دُبِحَ عَلَى النُصُبِ وَالْمَوْقُودَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا دُبِحَ عَلَى النُصُبِ وَالْمَوْقُودَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلَ السَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا دُبِحَ عَلَى النُصُبِ وَأَنْ تَعْمَوْهُمْ وَأَنْ تَعْمَوْنُ الْيَوْمَ أَكُمْ لَيْكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلاَمَ دينَا وَاخْشُونُ الْيَوْمَ أَكُمُ الإسْلاَمَ دينَا اللّه عَفُولٌ رَحْيِمٌ المائدة: ٣].

وأما الآية الأخرى فهى في سياق الكلام على النوراة في آيتين وهما قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا النَّوْرَاةَ فِيهَا هُدَى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُواْ لِلَّهِ يَكُمُ بِهَا النّبِيُّونَ الّذِينَ أَسْلَمُواْ لِلَّهِ يَعْلَمُ النَّهُ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهْدَاء فَهَا هُدُى وَنُورٌ يَحْكُم بِهَا النَّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهْدَاء فَهَا لَا اللّهِ وَالرَّبَّانِيُونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا السّتُحْفِظُواْ مِن كِتَابِ اللّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهْدَاء فَهَا لَا تَخْشُواْ النَّاسَ وَاخْشُونِ وَلاَ تَشْتَرُواْ بِآيَاتِي ثَمَنًا قَلِيلًا وَمَن لّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللّه فَكُم يَعْمُ النّاسَ وَاخْشُونِ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النّفْسَ بِالنّفْسِ ..... ﴿ [المائدة: ٤٤-٥] فَالْوَلْ اللّهِ اللّهُ وَمِن الْإِيتِينِ الأَخْرِيينِ.

٢- أن آية البقرة في تحويل القبلة من بيت المقدس، وقد أثار ذلك فتنة وملاحاة وأرجافا من المشركين واليهود، حتى قال المشركون (إن محمداً تحير قسى دينه)(١) وحتى ارتد قسم من ضعاف الإيمان(٢) وقد ذكر القرآن هذا الأمر، فقال: ﴿سَيَقُولُ السُّقَهَاء مِنَ النَّاسِ مَا وَلاَهُمْ عَن قَبْلَتَهِمُ الَّتِي كَاتُواْ عَلَيْهَا﴾ [البقرة: ٢٤١]

<sup>(</sup>١) فتح القدير ١٣٦/١ ، ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) انظر روح المعانى ١/٥.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآئي \_\_\_\_\_\_ ٢٣

﴿ وَمَا جَعَنْنَا الْقِبِلَةَ النَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنْقَلِبُ عَلَى عَقبَيْهِ ﴾ [البقرة: ١٤٣]

﴿ وَإِن كَانَتُ لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ ﴾ [البقرة: ١٤٣].

﴿ وَلَئِنْ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكَتَابَ بِكُلِّ آيَةً مَّا تَبِعُواْ قَبْلَتَكَ ﴾ [البقرة: ١٤٥].

﴿ وَلَدُنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءهُم مِن بَعْدِ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذَا لَّمِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٥٥].

﴿الْحَقُّ مِن رَّبِّكَ فَلا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمُتّرِينَ ﴾ [البقرة: ١٤٧].

أما آية الأطعمة فليس فيها ملاحاة ولا إرجاف ولا إثارة، ثم هي بعد انتصار المسلمين وعزة الإسلام واكتمال الدين، فقد قال تعالى فيها: ﴿النَّيُومُ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دينكُمْ﴾.

﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِينًا﴾.

وكذلك آيتا التوراة ليس فيهما إثارة ولا خصومة، فقد ذكر أن التوراة أنزلت فيها هدى ونور يحكم بها النبيون والأحبار، وليس فيها ما يستدعى ملاحاة ولا فتنة.

فاقتضى المقام في آية البقرة ذكر نفسه سبحانه والتخويف منه وإظهار نفسه لخشيته أكثر من المقامين الآخرين.

٣- أن الشخص يذكر بالله ويخوف منه على قدر العمل الذى يطلب منه القيام به أو يحذر من القيام به، فكلما كان العمل أكبر كان التذكير بالله والتخويف منه أشد. فالذى يقدم على القتل ليس كمن يعتدى على آخر بالسب أو بالضرب، فإن المقدم على القتل يخوف بالله ويحدر أكثر بكثير من الشخص الآخر، وكذلك إذا طلب من شخص أن يقوم بأمر لا ينهض به غيره، كان يُطلب منه الوقوف في وجه ظالم طاغ أو محاربة صائل، فإنه يذكر بالله ويخوف منه إذا أحجم عن ذلك أكثر بكثير من آخر ليس بمثل هذه المنزلة، ولا شك أن التحول في القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة

المشرفة فيه من الإرجاف والفتنة ومظنة الارتداد عن الدين ما ليس في الأمرين الآخرين، فاقتضى ذلك إظهار الله لنفسه بذكر الياء، فقال (واخشوني) وأن يجتزئ بالكسرة إشارة إلى المتكلم في الموطنين الأخرين.

٤- أن آيات البقرة فيها توكيدات وهي تناسب هذا الإظهار، منها قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ لَلْهُ الْبُعُونَ لَا اللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

فاقتضى ذلك إظهار الياء في البقرة دون الآبتين الأخربين.

ومن ذلك قوله تعالى على لسان المتوفى: ﴿ لَوْلَا أَخُرْتَنِي إِلَى أَجَلَ قَرِيبِ فَأَصَدَّقَ وَأَكُن مِّنَ الصَّالِحِينَ ﴾ [المنافقون: ١٠] بذكر الياء في (أخرتني)، وقوله على لسان إبليس: ﴿ لَئِنْ أَخُرتَنِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لِأَحْتَنِكُنَّ ذُرِّيَّتَهُ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ [الإسراء: ٦٢]، بحذف الياء منه.

والفرق بين المقامين ظاهر، ذلك أن طلب إبليس "لا يريده من أجل نفسه ولا لأنه محتاج إليه، وإنما يريده ليضل ذرية آدم، ثم إن هذا الطلب لا يعود عليه بنفع ولا يدفع عنه ضراً وليس له مصلحة فيه، بل العكس هو الصحيح، بخلاف الطلب الآخر، فإنه يريده لنفسه حقاً وأنه لا شيء ألزم منه لمصلحته هو ودفع الضرر عنه.

فلما كان طلب التأخير لمصلحة الطالب حقاً وأنه ابتغاه لنفسه على وجه الحقيقة أظهر الضمير، ولما كان طلب إبليس ليس من أجل نفسه ولا يعود عليها بالنفع حذف منه الضمير واجتز بالكسرة.

ثم فى الحقيقة: إن كلام إبليس ليس طلباً، وإنما هو شرط دخل عليه القسم، فقال (ئنن أخرتن) فهو من باب الطلب الضمنى وليس من باب الطلب الصريح.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_ ٢٥

وأما قوله (لولا أخرتني) فهو طلب صريح، ففرق تبعاً لذلك بين التعبيرين، فصرح بالضمير وأظهر نفسه في الطلب الصريح، وحذف الضمير واجتزأ بالإشارة اليه في الطلب غير الصريح، وهو تناظر جميل، ففي الطلب الصريح صرح بالضمير، وفي الطلب غير الصريح لم يصرح بالضمير "(1).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لِلَّهِ وَمَنِ اتَّبَعَنِ ﴾ [أل عمران: ٢٠].

وقوله: ﴿قُلْ هَـذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَـنِ اتَّبَعَنِـي﴾ [يوسف: ١٠٨].

فقال في الآية الأولى: (ومَنْ اتبعن) بلا ياء، وقال في الآية الثانية: (ومَنْ اتبعن) بالياء، ذلك أن الآية الأولى في الدخول في الإسلام، قال تعالى: ﴿إِنَّ السدِّينَ عندَ اللّه الإسلامُ وَمَا اخْتَلْفَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ إِلاَّ مِن بَعْد مَا جَاءهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَن يَكْفُر بآيات اللّه فَإِنَّ اللّه سَرِيعُ الْحِسَابِ فَإِنْ حَسَاجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمُتُ فَإِنْ أَسْلَمُتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُواْ فَقَد وَجُهِي لِلّهِ وَمَن اتّبَعَنِ وَقُل لَلّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ وَالْأُمّيينَ أَاسْلَمْتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُواْ فَقَد الشّدَوا وَإِن تَولُواْ فَإِنّهَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ وَاللّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴾ [آل عمران: ١٩-٢٠].

وأما الآية الثانية فهى فى الدعوة إلى الله وهى خصوصية بعد الدخول فى

ولا شك أن الدعوة إلى الله تتطلب علماً وبصراً بأحكام الإسلام أكثر من مجرد الدخول في الإسلام، لأنها مقام تبليغ وهذا لا يكون إلا عن علم وبصيرة وخاصة أنه قال (على بصيرة).

<sup>(</sup>١) لمسات فنية (من سورة المنافقون).

ثم إنها تتطلب اتباعاً للرسول أكثر في القول والعمل، فإن الذي يقف نفسه للدعوة إلى الله ينبغي أن يكون شديد الالتزام بتعاليم الإسلام والاتباع لرسوله الكريم قولاً وعملاً حتى يكون مقبولاً مجاباً,

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أن المذكورين في آية يوسف داخلون في الآية الأولى فهم مسلمون، وأما المذكورون في آية آل عمران فلا يشترط أن يكونوا داخلين في آية يوسف، إذ ليس كل مسلم داعيا إلى الله على بصيرة، وبذا يكون اتباع الرسول في آية يوسف أكثر، فهو يشمل الاثباع الأول وزيادة فكان ذكر الياء فيها أولى من الاجتزاء بالكسرة، لأن الياء عبارة عن الكسرة وزيادة فلما زاد الاتباع بذكر الياء فوضع كل تعبير في مكانه المناسب والله أعلم.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهُلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ فَلاَ تَسْأَلُنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِن الْجَاهِلِينَ ﴾ [هود: ٢٤]، بحذف الياء من (تسألن).

وقوله: ﴿ قَالَ فَإِنِ اتَّبَعْتَنِي فَلَا تَسْأَلْنِي عَن شَيْءٍ حَتَّى أَحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا ﴾ [الكهف: ٧٠] بذكرها.

إن الآية الأولى هى فى سؤال نوح لربه بعد ما غرق ابنه قائلاً: ﴿ رَبِّ إِنَّ ابْنَى مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعْدَكَ الْحَقُ وَأَنْتَ أَحْكُمُ الْحَاكِمِينَ ﴾ [هود: 20] فقال له ربه: ﴿ قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ .... ﴾ [هود: ٢٤].

وأما آية الكهف فهى في اشتراط الخضر على موسى إذ صحبه أن لا يسأله عن شيء حتى يكون هو الذي يخبره.

فحذف الياء من أية هود وذكرها في أية الكهف، وبالنظر في السياقين يتضح ما يأتي:

1- في قصة موسى والخضر أن الخضر كان يتوقع أن يسأله موسى عن كل عمل يقوم به مما لا يدرك حكمته، وأحداث المصاحبة بينهما قائمة كلها على أن

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_ ٢٧

الرجل الصالح يعمل أعمالاً مستنكرة فيما يرى موسى فيستنكر ويعترض أو يسال، إذن فالقصة كلها تدور حول ما يفعله الخضر واعتراض موسى، في حين أنه لم يكن في قصة نوح إلا سؤال واحد وهو عن شأن ابنه، فاقتضى مقام الإطالة والتفصيل في الكهف ذكر الياء دون هود.

٢- إن موسى سأل عن ثلاثة أمور مما شاهد فى حين سأل نوح أمرا واحدا،
 فناسب الإطالة بذكر السؤالات وتعددها أن يذكر الباء فى الكهف.

٣- كان التحذير من السؤال فى هود أشد مما فى الكهف، وقد عقب على سؤال نوح بقوله: ﴿إِنِّي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنْ الْجَاهِلِينَ﴾ [هود: ٤٦] وليس الأمر كذلك فى الكهف، بل ألمح إلى أنه سيعلمه حكمة ما يقوم به فيما بعد، فقال: ﴿حَتَّى أَحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا﴾ [الكهف: ٧٠].

فناسب ذلك حذف الياء في هود إشارة إلى النهى عن أصل الحدث بخلاف ما في الكهف.

ومن نافلة القول أن نقول: إن السؤال يختلف في الآيتين، فالسؤال في الكهف هو سؤال الاستفهام والاستفسار ولذا عداه بعن، فقال: ﴿ فَلَا تَسْأَلْنِي عَن شَيْءٍ ﴾ أما سؤال نوح فإنه سؤال طلب كما تقول: سألته حاجة ولذلك عداه بنفسه.

وقد يكون ذكر الياء وحذفها لغرض آخر قريب مما مر وهو أن يكون ما فيه الياء أوسع وأشمل مما حذفت منه الياء وذلك نحو ما ورد من ذكر ياء المتكلم وحذفها من كلمة (عباد) و (عبادى) فما ذكرت فيه الياء أوسع وأشمل مما حذفت منه، فكأن طول البناء إشارة إلى سعة المجموعة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿قُلْ يَا عَبَادِيَ الَّـنْيِنَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْتَطُوا مِن رَحْمَةِ اللّهِ إِنَّ اللّهَ يَعْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُـوَ الْمُعْفُورُ الرَّحيمُ الرَّحيمُ الرَّحيمُ الرَّحيمُ الزَّرُ الرَّحيمُ الزَّمر :٥٣].

فالعباد هذا قاعدة عريضة واسعة، فالذين أسرفوا على أنفسهم هو الأكثرون، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُ وَمِنِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٣]، وقال: ﴿ وَإِن

تُطِعْ أَكْثَرَ مَن فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ اللّهِ [الأنعام: ١١٦]، وقال: ﴿وَقَلِيلٌ مَنْ عَبَادِيَ الشَّكُورُ ﴾ [سبأ: ١٣] فذكر الياء.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عَبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

فالعباد هنا كثر وهم عموم العباد، فهم إذا سألوه فهو قريب منهم يجيب داعيهم فذكر الباء.

ونحوه قوله تعالى: ﴿وَقُل لَعِبَادِي يَقُولُواْ الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلإِنْسَانِ عَدُوًّا مُبِينًا﴾ [الإسراء:٥٣] وهو طلب من عموم عباد الله تعالى أن يقولوا التي هي أحسن وهم مجموعة واسعة من عباد الله لو تقيد بقيد، وإنما هي مطلقة فذكر الباء.

وقوله: ﴿ إِيَا عَبَادِيَ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَاسْعَةٌ فَإِيَّايَ فَاعْبُدُونِ كُلُّ نَفْسِ ذَالْقَةُ الْمَوْت ثُمَّ إلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ٥٧-٥٧].

والمؤمنون أيضاً طبقة واسعة، إذ هم لم يقيدوا بغير الإيمان، وقد تقول: ولكنه قال في مكان آخر: ﴿ قُلُ يَا عَبَادِ اللَّذِينَ آمَنُوا التَّقُوا رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا في هَذه الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ اللَّهِ وَاسْعَةٌ إِنَّمَا يُوفَقَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حَسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠].

والحق أن الفرق بينهما واضح من وجوه منها:

الذين آمنوا بطلب التقوى فضيق دائرة المؤمنين، وذلك أن عموم المؤمنين أكثر من المتقين، في حين أنه لم يقيدهم بغير الإيمان في العنكبوت فهم طبقة أوسع.

٢- طلب في آية الزمر من المؤمنين التقوى وطلب من آية العنكبوت العبادة، والعبادة أوسع من دائرة التقوى، وبهذا اتسعت الصفة في آية العنكبوت وشملت جماعة أكبر، فالمتقون أقل ممن يقومون بالعبادات على العموم، فليس كل مَنْ يقوم بالعبادة متقياً.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_ ٢٩

٣- ومما حسن إظهار الياء في (عبسادي) في العنكبوت، قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةٌ ﴾ فأضاف الأرض إلى الياء (أرضي) فالأرض أرضه والعباد عباده، فأظهر ضمير المتكلم في الموطنين في السكن والساكن (عبادي).

فى حين لم يضفها إلى الياء فى آية الزمر، وإنما قال: ﴿وَأَرْضُ اللّهُ وَاسْعَةٌ ﴾ وههنا أمر آخر وهو أنه لا يحسن إضافة الأرض إلى ياء المتكلم فى الزمر لأنه قال: ﴿قُلْ يا عباد﴾ فلو قال: (وأرضي واسعة) لأوهم ذلك أن الأرض أرض المبلغ، أى أرض الرسول، فيكون المعنى: قل لهم إن أرضي واسعة، فهذا يحتمل أن تكون الأرض لله وأن تكون للرسول، فلما قال: ﴿وَأَرْضُ اللّه وَاسْعَةٌ ﴾ رفع هذا الاحتمال الأرض لله وأن تكون للرسول، فإنه قال فيها: (يا عبادي) ولم يقل (قل يا عبادي)، بخلاف ما فى آية العنكبوت، فإنه قال فيها: (يا عبادي) ولم يقل (قل يا عبادي)، فإضافة الأرض إلى ياء المتكلم فى العنكبوت أنسب، وإضافتها إلى الله فى آية الزمر أنسب، والأرض مما يصح أن تضاف إلى الله وإلى غيره فتقول: أرض فلان وأرض الله، قال تعالى: ﴿وَأُورْئَكُمْ أَرْضَهُمْ وَدَيَارَهُمْ ﴾ [الأحزاب:٢٧].

٤- ثم إن سعة الأرض مؤكدة في آية العنكبوت دون آية الزمر، فقد قال: ﴿إِنَّ الرَّضِي وَاسْعَةٌ ﴾ فوسع مجموعة العباد مناسبة لهذه السعة، في حين قال في آية الزمر: ﴿وَأَرْضُ اللَّه وَاسْعَةٌ ﴾ من دون توكيد.

٥- قال فى آية الزمر: ﴿إِنَّمَا يُوَفَّى الْصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حَسَابٍ﴾، وقال فى آية العنكبوت: ﴿كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ثُمَّ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ﴾، والصابرون قليل ليسوا كثراً فهم جزء ممن يذوقون الموت الذين ذكرهم فى قوله تعالى: ﴿كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ﴾ المُوْتِ فهذه تشكل عباد الله بخلاف آية الزمر.

فلما توسعت دائرة العباد في العنكبوت، قال (يا عبادي) بالياء، فأظهر الضمير، ولما قال العباد في الزمر حذف الضمير.

٢- ذكر ضمير المتكلم مع العبادة مرتين في العنكبوت، فقال: ﴿فَإِيَّانَ فَاعْبُدُونَ ﴾ فالضمير الأول هو (إياى)، والثاني هو (الياء) المحذوفة من (اعبدون)

. ٣ - بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

فى حين قال فى الزمر ﴿اتَّقُوا رَبِّكُمْ ﴾ من دون ذكر الضمير المتكلم، فلم يقل (فاتقون) ولا (وإياى فاتقون).

فناسب ذلك إبراز الضمير مع العباد في أية العنكبوت دون الزمر.

٧- قال في العنكبوت: ﴿إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ فذكر مرجع الخلق إليه بذكر ضمير المتكلمين في (إلينا) فناسب ابراز ضمير المتكلم مع العباد، فإن عباده يرجعون إليه.

٨- قال فى آية الزمر: ﴿إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حسَابٍ وهذا الجزاء ليس متسعا اتساع ما قال فى العنكبوت وهو ﴿إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾، فليس كل العباد يوفون أجرهم بغير حساب، ولكنهم كلهم يرجعون إليه فاتسعت المدائرة فى العنكبوت فز اد الياء.

9- ثم إن ضمائر المتكلم في آية العنكبوت اكثر مما في آية الزمر، فليس في آية الزمر غير ضمير محذوف دلت عليه الكسرة في قوله (يا عباد)، في حين أن في العنكبوت خمسة ضمائر للمتكلم والمتكلم المعظم نفسه، وفي ضمير المتكلم في (عبادي)، والضمير في (أرضي)، والضمير (إياي)، والضمير الذي دلت عليه الكسرة في (فاعبدون) والضمير المعظم نفسه في (إلينا).

فحسن إبراز الضمير في أية العنكبوت دون أية الزمر.

١٠ ثم إن لفظ العموم (كل) في العنكبوت مما حسن إبراز الضمير لأنه يدل على العموم والشمول، إذ اتسعت به دائرة العباد اتساعاً شاملاً، بحيث لم يستثن أحدا منهم بخلاف ما في العنكبوت.

11- أن سورة الزمر تكاد تكون مبنية على ضمير الغيبة وعلى الالتفات من المتكلم إلى الغيبة، بخلاف سورة العنكبوت فإنها مبنية على ذكر النفس، فإنه بعد أن قال في الزمر: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقَ ﴾ [الزمر: ٢] التفت إلى الغيبة فقال: ﴿فَاعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴾ [الزمر: ٢] ولم يقل (فاعبدتي) ثم سار الكلام على هذا النسق، فقال: ﴿أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أُولِياء مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_\_ ٣١

لِيُعَرِّبُونَا إِلَى اللَّه رُلُفَى إِنَّ اللَّه يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيه يَخْتَلَفُونَ إِنَّ اللَّه لَسَهُ لَي يَتَّخَذَ وَلَدَا لَاصُسطَفَى مِمَا يَهُدِي مَنْ هُوَ كَاذَب كَفَّارٌ ﴾ [الزمر: ٣] ﴿ لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَتَّخَذَ وَلَدَا لَلَّهُ سَطَفَى مِمَا يَخْلُقُ مَا يَشَاء سَبُخَانَهُ هُوَ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْفَهَارُ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْسَرَّونِ بِالْحَقَ يُكُورُ اللَّيلُ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيلُ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي يُكُورُ النَّهَارُ عَلَى النَّهُ وَيَكَوْرُ النَّهَارُ عَلَى اللَّيلُ وَسَخَرُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لِكُمْ مَنْ الْاللَّهُ مِنْ النَّاعُ مِنْ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةً أَرْوَاجٍ يَخَلْقُكُمْ فِي بُطُونِ أَمْهَاتِكُمْ خَلْقًا مِن بَعْدِ خَلْقِ فِي لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَر عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَر عَلَى اللَّهُ وَالْمَر عَلَى اللَّهُ وَالْمَر عَلَى اللَّهُ وَالْمَر عَلَى اللَّهُ وَالْمَلُكُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَر عَلَى اللَّهُ وَالْمَلُكُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَر عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ اللَّهُ الْمُعَالَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُ اللَّهُ الْمُلِلَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُ اللَّهُ اللَّهُ

بل إنه حتى في قوله: ﴿قُلْ يا عبادى الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله من رحمة الله التفت من المتكلم إلى الغيبة، فقال: ﴿لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعاً إنه هو الغفور الرحيم ولم يقل: (لا تقنطوا من رحمتى إنسى أغفر الذنوب جميعاً إننى أنا الغفور الرحيم) وقال في الآية التي هي مدار البحث: (اتقو ربكم... وأرض الله واسعة) في حين قال في العنكبوت: ﴿إن أرضي واسعة فإياي فاعبدون) فبني الكلام في الزمر على الغيبة وبني الكلام في العنكبوت على المتكلم وإظهار النفس.

إن سياق سورة العنكبوت مبنى على المتكلم، كما ذكرت، فقد قال: ﴿ وَلَقَدُ فَتَنَا اللَّهُ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ [العنكبوت: ٣]، ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيّئَاتِ أَن يَسْبِقُونَا ﴾ [العنكبوت: ٤]، ﴿ وَ النَّذِينَ آمَنُوا وَ عَملُوا الصَّالحَات لِلْكَقَرَنَ عَنْهُمْ سَيّئَاتِهِمْ وَلِنَجْزِينَهُمُ العَنكبوت: ٤]، ﴿ وَ النَّذِينَ آمَنُوا وَ عَملُوا الصَّالحَات لِلْكَقَرَنَ عَنْهُمْ سَيّئَاتِهِمْ وَلِنَجْزِينَهُمْ

أَحْسَنَ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٧] ﴿ وَوَصَيَّنَا الْإِنسَانَ بِوَالدَيْهِ حُسْنًا وَإِن جَاهَدَاكَ لِتَشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ الْكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطعْهُمَا إِلَى مَرْجِعُكُم فَاتَبَنَكُم بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٩]، ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا تُعْمَلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٩]، ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا ﴾ [العنكبوت: ٩]، ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا ﴾ [العنكبوت: ٩]، ﴿ وَلَقَدْ اللَّهِ المَينَ ﴾ فَأَنْجَيْنَاهُ وَأَصْحَابَ السَّفِينَةِ وَجَعَلْنَاهَا آيَهِ قَلْعَالَمَينَ ﴾ [العنكبوت: ١٥] ﴿ وَوهبنا له إسحاق ويعقوب ... ﴾ إلى خ.

ويستمر إلى أن يقول: ﴿ أُولَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتُلَسَى عَلَيْهِمْ ﴾ [العنكبوت: ٥٦] ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا ﴾ [العنكبوت: ٥٦] ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ لَنُبُولَنَهُم مِّنَ الْجَنَّة غُرَفًا ﴾ [العنكبوت: ٥٨] ﴿ لِيكُفُرُوا بِمَا آتَيْنَاهُمْ ﴾ [العنكبوت: ٥٨] ﴿ لِيكُفُرُوا بِمَا آتَيْنَاهُمْ ﴾ [العنكبوت: ٦٧] ﴿ أُولَمْ يَرَوُا أَنَّا جَعَلْنَا حَرَمًا آمنًا ﴾ [العنكبوت: ٦٧].

وختم السورة بقوله: ﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ سَبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسنينَ ﴾ [العنكبوت: ٦٩].

فأنت ترى أن جو السورة وسياق الآيات في الزمر مبنى على الغيبة في حين أن سياق العنكبوت مبنى على المتكلم فناسب ذكر ضمير المتكلم وإبرازه في العنكبوت دون الزمر.

وقد تقول: ولم قال في الزمر: ﴿قُلْ يَا عَبَلَدُ الذِّينُ آمنُوا﴾ بذكر (قُلُ) ولم يقل مثل ذلك في العنكبوت، بل قال: ﴿يَا عَبَادَى الذِّينَ آمنُوا﴾ من دون (قُل)؟.

والجواب أن سياق الأيات في الزمر مبنى على التبليغ بخلاف ما في العنكبوت، فإنه مبنى على ذكر النفس.

فقد أمر بالتبليغ بقوله (قُل) في الزمر أربع عشرة مرة، فقال: ﴿قُلْ تَمَتَّعُ فِكُونِ كَ قَلِيلًا ﴾ [الزمر: ٩]، و ﴿قُلْ هَلْ يَسْتُوي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩]، و ﴿قُلْ يَسْتُوي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩]، و ﴿قُلْ يَسَا وَيَ أَمْرَتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ ﴾ [الزمر: ١١] و ﴿قُلْ إِنِي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ ﴾ [الزمر: ١١] و ﴿قُلْ إِنِي أَمْرَتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهِ أَعْبُدُ مُخْلِصًا ﴾ و ﴿قُلْ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي ﴾ [الزمر: ١٣]، و ﴿قُلْ اللَّهِ أَعْبُدُ مُخْلِصًا ﴾ [الزمر: ١٤]، و ﴿قُلْ إِنَ الْخَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ ﴾ [الزمر: ١٥]، ﴿قُلْ أَفْرَأَيْتُم

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

مًا تَدْعُونَ ﴾ [الزمر: ٣٨]، و ﴿ قُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ ﴾ [الزمر: ٣٨]، و ﴿ قُلْ يَا قَوْمِ اعْمَلُوا ﴾ [الزمر: ٣٩]، و ﴿ قُلْ يَا قَوْمِ اعْمَلُوا ﴾ [الزمر: ٣٩]، و ﴿ قُلْ اللَّهُ مَ فَاطِرَ اللَّهُ مَا وَالزَمر: ٤٤]، و ﴿ قُلْ اللَّهُ مَا عَبَدُ ﴾ [الزمر: ٤٤]، و ﴿ قُلْ يَا عَبُدُ ﴾ [الزمر: ٣٥]، و ﴿ قُلْ أَفْعَيْرَ اللَّهُ تَأْمُرُونَى أَعْبُدُ ﴾ [الزمر: ٣٤].

فى حين لم يأمره بالتبليغ بقوله (قُل) فى العنكبوت إلا ثلاث مرات، وهى قوله: ﴿قُلُ إِنَّمَا الْآيَاتُ عِنْدَ اللَّهِ [العنكبوت: ٥٢]، و ﴿قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ [العنكبوت: ٥٢]،

فناسب ذكر القول في الزمر دون العنكبوت.

ومما حذف منه ضمير المتكلم قوله: ﴿فَبَشَرْ عَبَادِ الَّذِينَ يَسَسْتَمَعُونَ الْقَولُ فَيَتَبِعُونَ أَحُسْنَهُ أُولُئِكَ هُمْ أُولُئِكَ هُمْ أُولُكِ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُكِ اللَّهُ وَالْمَرِ ١٧٠- فَيَتَبِعُونَ الْحَبْدِ الْمَلِي اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُكِ اللَّهُ وَالْمُولُ اللَّهُ وَالْمَر ١٨]، فحذف الياء لأنهم قلة، فإنه قيد العباد بالذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه، فهم لم يكتفوا بالحسن، بل يتبعون إلاحسن، ولا شك أن هؤلاء قلة ... ثم ذكر أن هؤلاء هم الذين هداهم الله وأنهم أولو الألباب.

فحذف الياء لقلة المذكورين نسبيا.

هذه إضافة إلى فواصل الآى، فإن هذه الآية تقع ضمن مجموعة من الآيات خواتمها تنتهى بنحو هذه الفاصلة، وذلك نحو: ﴿وَأُولَا لِكَ هُم أُولُو اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

٣- ومن ذلك ذكر حرف المد (الألف) في فواصل قسم من الآي وعدم ذكره في مواطن أخرى، وذلك بحسب ما يقتضيه المقام، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تُقَلَّبُ وَجُوهُهُمْ فِي النَّارِ يَقُولُونَ يَا لَيُتَنَا أَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولَا وَقَالُوا رَبِّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبِرَاءَنَا فَأَضَلُونَا السَّبِيلَا ﴾ [الأحزاب: ٢٦-٢٧].

٣٤ \_\_\_\_\_ بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

بمد (الرسول) و (السبيل) مع أن القياس لا يقتضى المد وهو لم يمد (السبيل) في أول السورة، وإنما قال: ﴿والله يقول الحق وهو يهدى السبيل》، والفرق بينهما أن آيتي المد هما من قول أهل النار وهم يصطرخون فيها ويمدون أصواتهم بالبكاء، كما أخبر عنهم ربنا بقوله: ﴿وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيها》 [فاطر:٣٧]، فالمقام هنا مقام صراخ ومد صوت فناسب المد، في حين أن الآية الأخرى ليست كذلك، وإنما هي قول الله مقررا حقيقة عقلية معلومة، قال تعالى: ﴿مَّا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلُ مَن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ وَمَا جَعَلُ أَرُواجَكُمُ اللَّائِي تُظَاهِرُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَاتِكُمْ وَمَا جَعَلُ اللَّهُ يَقُولُ الْحَقَ وَهُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَاتِكُمْ وَمَا جَعَلُ اللَّهُ يَقُولُ الْحَقَ وَهُونَ مِنْهُنَ أُمَّهَاتِكُمْ وَمَا جَعَلُ اللَّهُ يَقُولُ الْحَقَ وَهُونَ مِنْهُنَ أُمَّهَاتِكُمْ وَمَا جَعَلُ اللَّهُ يَقُولُ الْحَقَ وَهُونَ يَهْدِي السَّبِيلَ﴾ أَذْعِيَاءكُمْ فَوالْكُمْ فَوالْكُمْ فَوالْكُمْ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقَ وَهُونَ يَهْدِي السَّبِيلَ﴾ [الأحزاب:٤].

فالمقام لا يقتضى المد ههنا بخلاف ذلك.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿إِذْ جَاوُوكُم مِنْ فَوقْكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَإِذْ رَاغَتَ الْأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللَّهِ الظُنُّونَا هُنَالِكَ ابْتُلِي الْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُوا زِلْزَالًا شَدِيدًا﴾ [الأحزاب: ١٠-١١].

فمد (الظنون) وأطلقها، وذلك لأنهم ظنوا ظنونا كثيرة مختلفة فأطلقها في الصوت مناسبة لتعددها وإطلاقها، ولو قال (الظنون) لوقف على الساكن، والساكن مقيد، فناسب اطلاق الألف اطلاق الظنون.

والمؤمنون ههذا في موقف ضيق وحوف شديدين وزازلة عظيمة، كما أخبر عنهم ربنا فغرتهم الظنون وشرتوا وغربوا فيها فأطلق الصوت مناسبة لاطلاق الظنون وتعددها، هذا علاوة على رعاية الفاصلة.

فأنت قلت: ولم لم يقل (وتظنون بالله ظنوناً) وهي مطلقة أصلا؟

قلنا: كان ذلك لأكثر من سبب. فإن هذا إطلاقه واجب، فلا يغيد أنه أطلق الصوت لإطلاق الظنون ولا أنه أطلقه لنكتة، ثم إن الظنون التى ظنها أصحاب رسول الله معلوم لهم معلومة لله فهى معارف لا نكرات فناسب ذلك التعريف والمد.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_ ٣٥

ومن ذلك ما جاء في سورة [الإنسان]: ﴿وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِآنِيَةٍ مِّن فِضَّةً وَأَكُواب كَانَتُ قُوارِيرَا قَوَارِيرَ مِن فِضَة قَدَرُوهَا تَقْدِيرًا ﴾ [الإنسان: ١٥- ١٦].

فأطلق (القوارير) الأولى بالألف وكان حقا ألا تُطلق لأنها ممنوعة من الصرف.

ومن دواعى ذلك - والله أعلم - أنه أطلق الصوت فيها مناسبة لإطلاق جنسها ونوعها، فهو لم يبين نوع القوارير ولا من أى جنس هى فأطلقها لذلك، ولما قيد جنسها فى الآية التى تليها، فقال: ﴿قَوَارِيرَ مِن فَضَّةٍ ﴾ لم يطلقها، هذا علاوة على رعاية الفاصلة فزادها ذلك حسناً على حسن، والله أعلم.







## الإبدال

قد يستعمل القرآن الكريم المفردة أحياناً مبدلة وأحياناً غير مبدلة وذلك نحو (يتنكر) و (يتدبر) و (يدبر)، ونحو مكة وبكة وبسطة وبصطة، فهل لهذا الإبدال غرض؟

إننا نرى أن كل تغيير في التعبير القرآني مهما كان فله سببه، ولا يكون تغيير من دون سبب، وسنذكر أمثلة توضح هذا الأمر:

۱- قد ترد الكلمة في التعبير القرآني مبدلة مدغمة مرة، ومرة أخرى ترد غير مبدلة، وذلك نحو قوله في أيات عدة: ﴿لطهم يتَدْكُرون﴾ وفي أيات أخرى: ﴿لطهم يتَدْكُرون﴾ وفي أيات أخرى: ﴿لعلهم يذكرون﴾، ونحو قوله: ﴿أفلا يتدبرون القرآن﴾، وقوله: ﴿أفلا يتدبرواالقول﴾، ونحو قوله: ﴿يحب المطهرين﴾، بل ربما جمع الصيغتين في أية واحدة، أو أيات متقاربة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿فِيهِ رَجَالٌ يُحبُ ونَ أَن يَتَطَهّرُواْ وَاللّهُ يُحِبُ المُطّهّرِين﴾ [التوبة: ١٠٨]، فجمع بين قوله: (يتطهروا)، وقوله (المطّهرين).

إن أصل هذا الإبدال هو الفك بالتاء، فرأدتير) أصله (تدير)، فأبدلت الذاء دالأ وأدغمت في الدال فسكنت الدال الأولى وجيء بهمزة الوصل توصلا إلى النطق بالساكن، وكذلك (أذّكر) أصله (تدكر) و (اطّهر) أصله (تطهر)، والمضارع كالماضى، ف (يدير) أصله (يتدير)، و (يدير) أصله (يتنقر) و (يطّهر) أصله (يتطهر) وهكذا.

وهو من الإبدال الجائز لا الواجب، ولذا نرى الاستعمالين معا في اللغة وفي القرآن الكريم.

والمفسرون إذا ورد شيء من هذا أشاروا إلى أنه مبدل واكتفوا بهذا على حد ما أعلم.

أما ما يدور في الذهن من سؤال عن الفرق بينهما في الاستعمال القرآني، فالجواب أنه لابد من أن يكون القرآن الكريم قد فرق بينهما، فإن القرآن دقيق غاية في الاستعمال وهو لا يستعمل لفظتين بمعنى واحد تماما وإن كانتا مترادفتين أو مبدلتين وحتى إذا كانتا من لغتين، فهو يخص كلا منهما بمعنى، وذلك كما خص (العيون) بعيون الماء ولم يستعملها للباصرة، وكما خص (يشماقق) بمقام.

و (يشاق) بمقام(١) مع أن أنهما لغتان مختلفتان فخص كل لغة بسياق.

ونعود إلى مسألتنا فنقول: إن هناك حقيقتين لغويتين لابد أن نذكر هما في هذا الأمر:

الأولى: أن بناء (يتفعل) أطول من بناء (يفعل) في النطق، ف(يتذكر) أطول من (يذكر) بمقطع واحد، ف (يتذكر) متكون من خمسة مقاطع:

(ی + ت + ذک + ک + ک حین ان (ی د ک ک متکون من اربعة مقاطع: (ی + ذک + ک + ک + ک).

والحقيقة الثانية أن بناء (يفعل) فيه تضعيف زائد على (يتفعل)، ففى (يفعل) تضعيفان وفي (يتفعل) تضعيف واحد.

وهاتان الحقيقتان اللغويتان لهما شأنهما في تفسير ما نحن بصدده، فما كان على وزن (يتفعل) قد يؤتى به في اللغة للدلالة على التدرج أي الحدوث شيئا فشيئا، وذلك نحو تخطى وتمشى وتبصر وتجسس، فهناك فرق بين (مشي)، و (تمشى)، و (خطا)، و (تخطى)، و (جس)، و (تجسس)، ففي تمشى وتخطى من التدرج ما ليس في مشي وخطا.

<sup>(</sup>١) انظر التعبير القرأني ١٩.

وقد يؤتى بهذا الوزن للدلالة على التكلف وبذل الجهد، نحو: تصبر وتحلم، أى كلف نفسه وحملها على الصبر والحلم، وفي كلا المعنيين دلالة على الطول في الوقت والتمهل في الحديث، وكذلك الأمر في القرآن الكريم، فإذا اجتمعت صيغتان من هذا البناء في اللغة (يتفعل) و (يفعل) استعمل (يتفعل) لما هو أطول زمناً من (يفعل)، وذلك لأن الفك أطول زمناً في النطق كما ذكرنا، فهو ملائم الطول في الحديث، ومثل هذا التناسب وجدناه في أمور عدة في اللغة: فهناك تناسب بين البناء والمعنى إلى حد كبير ويكفي أن تعود في مثل هذا إلى باب (امساس الألفاظ أشسباه المعاني) في كتاب الخصائص (١) لابن جني ليتضح لك هذا.

وما كان على وزن (يفعّل) يأتى به القرآن فيما يحتاج إلى المبالغة في الحديث، وذلك لأن التضعيف كثيرا ما يؤتى به للمبالغة نحو فعل وفعًل كه (قطع) وقطع وكسر وكسر، ففى قطع وكسر، من المبالغة ما ليس فى قطع وكسر، ونحو فعال وقعال مثل كبار وكبار فه (كُبار) أبلغ من (كبار) فى الاتصال بالحدث، ففى قطع وكسر من المبالغة ما ليس فى قطع وكسر، ونحو فعال وقعال مثل: كبار وكبار في وكسر من المبالغة ما ليس فى قطع وكسر، ونحو فعال وقعال مثل: كبار وكبار فركبار) أبلغ من (كبار) فى الاتصاف بالحدث، كما هو مقرر فى كتب اللغة، فتكرار الحرف إشارة إلى تكرار الحدث، جاء فى (الخصائص): "ومن ذلك أنهم جعلوا تكرير العين فى المثال دليلا على تكرير الفعل فقالوا: كسر وقطع وفتّح وغلق"(١).

ومن ذلك في غير الأفعال نونا التوكيد الثقيلة والخفيفة فإن الثقيلة أكد من الخفيفة، ونحو (إن) غير المخففة و(إن) المخففة فغير المخففة آكد من المخففة.

وهكذا يفرق القرآن الكريم بين الصيغتين.

<sup>(</sup>١) الخصائص ٢/٢ه ١ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) الخصانص ٢/٥٥١.

وعلى هذا فإنه يستعمل بناء (يتفعل) لما هو أطول زمنا، وقد يستعمله في مقام الإطالة والتفصيل.

ويستعمل (يَفعَل) للمبالغة في الحدث والإكثار منه.

ومن ذلك في سبيل المثال قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلَنَا إِلَى أُمَهُ مَّن قَبُكَ فَا فَكُلُكَ فَأَخُذُنَاهُمْ بِالْبَأْسَاء وَالضَّرَّاء لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٢]، وقوله: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٌ مِن نَبِسِيِّ إِلاَّ أَخَدْنَا أَهْلَهَا بِالْبَأْسَاء وَالضَّرَّاء لَعَلَّهُمْ يَضَّرَّعُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٤].

فقال في آية الأنعام (يتضرعون)، وقال في الأعراف (يتضرعون) بالإبدال والإدعام، وذلك أنه قال في آية الأنعام: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَى أُمَم مَن قَبِّلِكَ ﴾ وقال في الأعراف: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَهِ إِلَى اللَّاعِرَافِ القَرِية، وهذا يعني تطاول الأعراف: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَهِ إِلَاهُم أَكثر من القرية، وهذا يعني تطاول الإرسال على مدار التاريخ، فلما طال الحدث واستمر جاء بما هو أطول بناء، فقال: (يتضرعون) ولما كان الإرسال في الأعراف إلى قرية (يضرعون) فجاء بما هو أقصر من البناء.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أنه استعمل في آية الأنعام (أرسل إلى)، فقال: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا فِي الْعَرَافِ (أَرسل في) فقال: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ ﴾ والإرسال إلى شخص ما يقتضى التبليغ ولا يقتضى المكث، فإنك قد ترسل إلى شخص رسالة فيبلغها ويعود. وأما الإرسال في القرية أو في المدينة، فإنه يقتضى التبليغ والمكث فإن (في) تفيد الظرفية، وهذا يعني بقاء النبي بينهم يبلغهم ويذكرهم بالله ويريهم آياته المؤيدة، ولا شك أن هذا يدعوهم إلى زيادة التضرع والمبالغة فيه، فجاء بالصيغة الدالة على المبالغة في الحدث والإكثار منه فقال: ﴿لَعَلَّهُمْ يَضَرَّعُونَ﴾ فوضع كل مفردة في مكانها اللائق بها.

ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿قَالُواْ يَا أَيُهَا الْعَزِيزُ مَسَنَا وَأَهْلَنَا الضّرُ وَجِئْنَا بَعِضَاعَةِ مُرْجَاةٍ فَأَوْفِ لَنَا الْكَيْلُ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَا إِنَّ اللّهَ يَجُرِي الْمُتَصَدَّقِينَ﴾ [يوسف: ٨٨].

وقوله: ﴿إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمَاسِعِاتِ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعِينَ وَالْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالْمَاتِ وَالْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ وَالْمُدَاتِ وَالْمُلْمَاتِ وَالْمُلْمَاتِ وَالْمُومِينَ اللَّهُ كَثِيرًا وَالدَّاكِرَاتِ أَعَدُ اللَّهُ لَهُم مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٣٥].

وقوله: ﴿إِنَّ الْمُصَدِّقِينَ وَالْمُصَدَّقَاتِ وَأَقْرَضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيمٌ ﴾ [الحديد:١٨].

فقال في آية يوسف: (المتصدقين) وقال في آية الأحزاب: (المتصدقين والمتصدقين والمتصدقات) بالإبدال والإدغام.

وقد ناسب كل تعبير موطنه.

ففى آية يوسف قال: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَجْزِي الْمُتَصَدِّقِينَ ﴾ ولم يقل (المصدقين) لأكثر من سبب:

منها أنه مناسب لقوله ﴿وَتَصندَّقُ عَلَيْنَا﴾.

ومنها أنهم طلبوا التصديق ولم يطلبوا أن يبالغ لهم في الصدقة، وذلك من حسن أدبهم.

ومنها أنه لو قال: (إن الله يجرى المصدقين) لأفاد ذلك أن الله يجزى المبالغين في الصدقة دون من لم يبالغ. وهذا غير مراد فإن الله يجزى على القليل والكثير وهو يجزى المتصدق والمصدق، فقوله: ﴿إِنَّ اللّهَ يَجْزِي المُتَصَدِّقِينَ﴾ يدخل فيه المصدقون، ولم قال: (يجزى المصدقين) لم يدخل المقلون في صدقاتهم، والله أعلم.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_ ١

وأما ما ورد في الأحزاب، فقد جاء بها على الأصل من غير إدغام، وذلك للتفصيل في الصفات وتعدادها والإطالة في ذكرها، فناسب الفك وليشمل عموم أصحاب الصدقة.

وأما ما في أية الحديد، فإنه ذكر المبالغين في الصدقات وذكر أنه يضاعف لهم، ولهم أجر كريم، وكل اقتضى مكانه، فانه ذكر من بالغ في الصدقة في سورة الحديد لأنه تكرر فيها ذكر الإنفاق والنهي عن البخل، فناسب ذكر المبالغة في الصدقة.

فقد قال: ﴿ وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٌ ﴾ [الحديد: ٧].

وقال: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلًا تُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلِلَّهِ مِيرَاتُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [الحديد: ١٠].

وقال: ﴿ لَا يَسْتُوي مِنكُم مَنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفُتْحِ وَقَاتَلَ أُولَئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَـةً مَن الَّذِينَ أَنفَقُوا مِن بَعْدُ وَقَاتَلُوا ﴾ [الحديد: ١٠].

وقال: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَلَهُ أَجُرٌ كَرِيمٌ ﴾ [الحديد: ١١].

وقال: ﴿إِنَّ الْمُصَّدِّقِينَ وَالْمُصَّدِّقَاتِ ﴾ [الحديد: ١٨].

وقال: ﴿ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخْلِ وَمَن يَتَوَلَّ فَــاِنَ ۚ النَّــةَ هُــوَ الْغَنَىُ الْحَمِيدُ ﴾ [الحديد: ٢٤].

فى حين لم يرد ذكر الإنفاق والصدقات فى سورة الأحزاب على طولها وهى ثلاث وسبعون آية عدا ما ورد فى هذه الآية التى جمعت عددا من صفات أهل الإيمان.

وقوله مخاطباً نساء النبي: ﴿ وَأَقِمْنَ الصَّلَاةَ وَآتِينَ الزَّكَاةَ ﴾ [الأحزاب: ٣٣]. فناسب ذكر المبالغين في الصدقات في الحديد دون الأحزاب، والله أعلم.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْسِ اللَّهِ لَوَ جَدُواْ فيه اخْتَلاَفًا كَثيراً ﴾ [النساء: ٨٢].

وقوله: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤] في حين قال: ﴿ أَفَلَمْ يَدَبَّرُوا الْقَوْلَ أَمْ جَاءِهُم مَّا لَمْ يَأْتُ آبَاءهُمُ الْأُولَينَ ﴾ [المؤمنون: ٢٨].

فقال في الآيتين الأوليين (يتدبرون) وقال في الآية الأخرى (يدبروا) ذلك أن المقام في الآيتين الأوليين يحتاج إلى طول التدبر والتأمل، وأن المقام في الآية الأخرى يحتاج إلى عمق في التدبر ومبالغة فيه.

وأعنى بطول التدبر والتأمل التدبر العقلى الطويل الذي يؤدي إلى القناعة العقلية عن طريق النظر في الحج والاستدلال العقلي.

وأعنى بعمق التدبر والمبالغة فيه التدبر القلبى الذى يحمل الإنسان على الانتفاض للعمل بمقتضى ما يؤمن به العقل ويسلم بصحته، فهو هزة إيمانية عنيفة تنبعث من الأعماق تصحح ما ينبغى تصحيحه من اعتقاد أو سلوك.

و إليك إيضاح ذلك:

قال تعالى في آية النساء: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُواْ فيه اخْتلاقًا كَثيراً ﴾ [النساء: ٨٠].

فالنظر في القرآن وتخريج ما يبدو مختلفا لأول وهلة يحتاج إلى طول تدبر وتأمل، فطول التأمل والنظر ههنا متأت من ناحيتين.

۱- من ناحبة أن النظر شامل للقرآن كله على وجه العموم، وليس في قسم منه ﴿أَفْلا يتدبرون القرآن﴾.

٢- من ناحية النظر في عدم الاختلاف بين آياته وتخريج ما يبدو مختلفا،
 فجاء لذلك بلفظ (يتدبر).

فهذا يراد به التدبر العقلى والنظر الاستدلالي، والله أعلم.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_ ٣

وقال في آية [محمد]: ﴿أَفْلَا يِتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا﴾ [محمد: ٢٤]، وهذا يحتاج إلى طول تدبر ونظر أيضاً، وذلك أن قبل هذه الآية قوله تعالى: ﴿أُولَنَكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللَّهُ قَاصَمَهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ ﴾ [محمد: ٢٣].

فهم مصابون بالصم والعمى وعلاوة على ذلك أن قلوبهم مقفلة ﴿أَم على قلوبه معالى الله على قلوب القفاله ﴿ والمصاب بالصم والعمى محتاج إلى تكرار التذكير وتطاوله للوصول إلى الإدراك الصحيح والفهم السليم، كما أن القلوب المقفلة تحتاج إلى طرق كثير والى تكرار محاولات الفتح لتفتح.

فهذه الأوصاف تستدعى طول التدبر والنظر.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أنه قال: ﴿أَفَلا يتدبرون القرآن القرآن القرآن القرآن كله موضوعاً للتدبر وليس قسما منه فزاد ذلك في وقت التدبر وأمده، فطول التدبر متأت من ناحيتين أيضا:

١- من ناحية الأوصاف التي تستبعد الفهم.

٢- من ناحية كثرة المتدبر وهو القرآن الكريم كله.

ثم إن التدبر ههنا عمل عقلى كما يبدو، فقد ذكر أن السبل التي توصل العقل إلى الحكم الصحيح معطلة، فالسمع معطل، والبصر معطل، والقلوب مقفلة، فكيف يصل العقل إلى الحكم السليم؟

فى حين قال فى أية أخرى: ﴿ أَقَلَمْ يَدَبَّرُوا الْقُولُ أَمْ جَاءِهُم مَّا لَمْ يَأْتِ آبَاءهُمُ الْأُولُينَ ﴾ [المؤمنون: ٦٨].

ولم يقل (يتدبروا) وذلك أنه أخذهم على عدم مضاعفة التدبر وعدم المبالغة فيه من ناحية، وأخذهم من ناحية أخرى على عدم إعمال قلوبهم في التدبر، فهم محتاجون إلى تدبر يوقظ ويحيى مواتها.

## 

والدليل على أن التدبر هنا عمل قلبى لا عمل عقلى أن هؤلاء كما أخبر الله عنهم يعرفون رسولهم ولا ينكرونه ﴿أَمْ لَمْ يَعْرِفُوا رَسُولَهُمْ فَهُمُ لَلَهُ مُنكِرُونَ﴾ [المؤمنون: ٦٩].

وذكر أن هؤلاء كارهون للحق وأنهم لا يعملون بمقتضاه وإن عرفوه: ﴿ إِلَا مُونَ عَلَا مُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ مُ اللَّمَقِ كَارِهُونَ ﴾ [المؤمنون: ٧٠] وأنهم متبعون اللهوى لا لحكم العقل والمنطق: ﴿ وَلَو التَّبَعَ النَّحَقُ أَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ وَمَسن فيهنَ ﴾ [المؤمنون: ٧١].

فهم إذن لا يحتاجون إلى طول تدبر للوصول إلى معرفة الحق فهم يعرفون الحق، ويعرفون رسولهم، غير أنهم كارهون للحق متبعون للهوى، فهم محتاجون إلى ما يشفى قلوبهم من كراهية الحق واتباع الهوى.

فاقتضى هذا التدبر القلبي لا العقلي.

هذا علاوة على أنه قال: ﴿أَفَلَم يِدَبِرُوا الْقُولِ﴾ ولم يقل: (أَفَلَم يِدَبِرُوا الْقُرآن) كما قال في الأيتين الأخربين، والقول قد يشمل الآية والآيتين منه قدعاهم إلى تدبر القول، وهذا يتطلب وقتا أقصر من تدبر عموم القرآن، فلما قصر من المتدبر قصر من التدبر، ولما أطال في الأيتين الأخريين فجعله القرآن كله أطال البناء، والله أعلم. ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿وَسَيُجِنَّبُهَا الْأَتْقَى اللَّذِي يُحِرِّي مَالَهُ يَتَرْكَمَى﴾

وقوله: ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلُّهُ يَزُّكِّي ﴾ [عبس: ٣].

ققال في الآية الأولى: (يتزكسى) وقال في الآية الثانية: (يزكسى) بالإبدال والإدغام.

ذلك أن الآية الأولى في إيتاء المال وهو مستمر متطاول مدى العمر، فجاء بالصيغة الطويلة للدلالة على الطول في الزمن، في حين أن الثانية في الأعمى الذي جاء يسأل رسول الله فأعرض عنه فعاتبه الله على ذلك بقوله: ﴿عَـبَسَ وَتَسولَى أَن

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_ ٥٤

جَاءهُ الْأَعْمَى وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَكَى [عبس: ١-٣]، ولا شك أن مدة هذا الفعل أقصر من مدة إيتاء المال، ذلك لأنه جاء يستفهم أو يسترشد في وقت من الأوقات فيزكى قلبه بذاك.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أن التزكى الأول مقرون بإيتاء المال، وأن التزكى الأانى مقرون بايتاء المال، وأن التزكى الثانى مقرون بالخشية وطلب الذكر النافع: ﴿وَأَمَّا مَن جَاءِكَ يَسْعَى وَهُونَ يَكُشَّى فَأَنْتَ عَنْهُ تَلَهَّى﴾ [عبس: ٨- ١٠] والخشية أمر قلبي.

فاستعمل (يتزكى) لما هو طويل الأمد ودال على التدرج ولما اقترن بإيتاء المال، واستعمل (يزكى) لما هو عمل قلبى مقرون بالخشية والسعى إلى الذكر، وهو نظير ما ذكرناه في يتدبر ويدبر.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَيَسْئَأُلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلَ هُلُو أَذَى فَاعْتَزِلُواْ النَّسَاء في الْمَحيضِ وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَرْنَ فَلَأَتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أُمْرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

وقوله: ﴿ وَالنَّذِينَ اتَّخَذُواْ مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفْرِياً وَتَفْرِيقًا بَيْنَ الْمُومْنِينَ وَإِرْصَادًا لَّمَنْ حَارَبَ اللّهَ وَرَسُولَهُ مِن قَبْلُ ولَيَحْلِفَنَ إِنْ أَرَدْنَا إِلاَّ الْحُسْنَى وَاللّه وَإِرْصَادًا لّمَنْ حَارَبَ اللّهَ وَرَسُولَهُ مِن قَبْلُ ولَيَحْلِفَنَ إِنْ أَرَدْنَا إِلاَّ الْحُسْنَى وَاللّه لَيُسُمّهُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ لاَ تَقُمْ فِيهِ أَبِدًا لَمَسْجِدٌ أُسسِ عَلَى التَّقُوى مِنْ أُول يَوْم أَحَق أَن يَتُطَهّرُواْ وَاللّهُ يُحِبُ الْمُطّهِ رِينَ ﴾ [التوبة: ١٠٨].

فقال في آية البقرة: ﴿يحب المتطهرين ﴾ وقال في آية التوبة: ﴿يحب المطهرين ﴾ ذلك أن الآية الأولى في الطهر من الحيض والتطهر منه، وهو متكرر متطاول في العمر، فجاء به على صيغة الفك لأنها أطول.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أن التطهر في الأولى أمر بدني بالنسبة إلى النساء والرجال، فالنساء ينبغى أن يعتزلوا النساء حتى يتطهرن.

وأما الآية الثانية، فالتطهر فيها منظور إلى التطهر القلبى أولاً، ذلك لأنها نزلت في المنافقين الذين اتخذوا مسجداً ضراراً وكفراً وتفريقاً بين المؤمنين وإرصاداً لمَنْ حارب الله ورسوله وهذا من فساد الباطن وسوء السريرة ودنس القلب، وقد قال الله فيهم وفي أضرابهم من المنافقين: ﴿فِي قُلُوبِهِم مَرضٌ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرضاً ولَهُم عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْذُبُونَ ﴾ [البقرة: ١] فأمر الله رسوله بترك هذا المسجد وعدم القيام فيه وطلب منه القيام فيما أسس على التقوى ... ثم ذكر بإزاء أولئك المنافقين أصحاب القلوب الطاهرة المنبية إلى ربها، أصحاب القلوب الطاهرة المنبية إلى ربها، فقال فيهم: ﴿فيه رجال يحبون أن يتطهروا والله يحب المطهرين ﴾ ومعناه أنه يحب الذين يبالغون في البطهر.

فاستعمل التطهر في الآية الأولى - أعنى آية البقرة - للبدنى واستعمله في الآية الثانية للقلب وهو أبلغ.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أن الآية الأولى في عموم المؤمنين والمؤمنات إلى يوم الدين، وأن الثانية في صحابة رسول الله.

فاستعمل الأبلغ للصحابة، لأنهم أكمل الناس طهارة ظاهر وباطن، واستعمل الصيغة الطويلة في المدة المتطاولة.

وهذا نظير ما مر من قوله يتزكى ويزكى ويتدبر ويدبر.

وقد تقول: ولكنه قال: ﴿فيه رجال يحبون أن يتطهروا ﴾ فجاء بالفك ولم يقل (يطُّهروا).

ونقول: إن الله جمع لهم بين التطهرين: التطهر في القلب والتطهر في البدن، وذلك أبلغ وأمدح من أن يذكر هما بنوع واحد، فإنه يحب المتطهرين جميعاً.

ونحو ذلك ما استعمله القرآن الكريم في (يتذكر) و (يذّكر) فاستعمل (يتذكر) للتذكر العقلي ولما كان يحتاج إلى طول وقت.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_ ٢٤

واستعمل (يذكر) لما كان فيه هزة للقلب وإيقاظ له ولما كان فيه مبالغة وقوة في التذكر، فقال مثلا: ﴿فَإِذَا جَاءِتِ الطَّامَةُ الْكُبْرَى يَوْمَ يَتَذَكّرُ الْإِنسَانُ مَا سَعَى ﴾ النازعات: ٣٤، ٣٥]، وهذا تذكر عقلي لما عمله الإنسان في حياته، وما عمله يستغرق عمره كله، فهو تذكر يستغرق وقتاً طويلا، لأنه تذكر لما سعاه في حياته وهو تذكر عقلي وليس تذكرا قلبياً يدفعه إلى أن يعمل شيئاً آخر ينفعه.

ونحوه قوله تعالى: ﴿وَجِيءَ يَوْمَئِذَ بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذِ يَتَذَكَّرُ الْإِنسَانُ وَأَنَّسَى لَسَهُ الذَّكْرَى ﴾ [الفجر: ٢٣].

وهذه الآية نظيرة الآية السابقة، فاستعمل (يذَّكَّر) فيها أيضا.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَالَحًا غَيْسِرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ أُولَمُ نُعَمِّرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ وَجَاءِكُمُ النَّذِيرُ فَــذُوقُوا فَمَــا لِلظَّالمينَ مِن نَصير ﴾ [فاطر:٣٧].

أى بقيتم فى الدنيا مدة طويلة فيها كفاية التذكر، ولكنكم لم تتذكروا، وقال: ﴿ أَفْمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ [الرعد: ١٩].

و هو تذكر يقوم على المحاكمة العقلية، والمقصود بالآية: أفمن يعلم كمن لا يعلم؟

ونحو قوله تعالى: ﴿قُلُ هَلْ يَسْتُوي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا . يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ﴾ [الزمر: ٩].

وهذه الآية نظيرة الآية السابقة في المفاضلة بين الذي يعلم والذي لا يعلم وهذه الآية نظيرة الآية السابقة في المفاضلة بين الذي يعلم والتدرج في المعرفة.

و نظيره قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ صَرَبَ اللّهُ مَثَلاً كَلْمَةٌ طَيِّبَةٌ كَشَجَرة طَيْبَةٌ أَصْلُهَا تَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاء تُؤْتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ويَضْرِبُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

والخلوص من المثل إلى موطن الحكمة والاتعاظ، وعقد الصلة بين المثل والواقع كل ذلك يحتاج إلى طول تذكر وتأمل ومحاكمة عقلية، فاستعمل (يتذكرون) له.

ونحوه قوله تعالى: ﴿وَلَقَدُ صَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَّعَلَهُ مُ يَتَذَكَّرُونَ قُرِآنًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عوج لَّعَلَّهُمْ يَتَقُونَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيه شُركاء مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لَرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوْيِانِ مَثَلًا الْحَمَدُ لِلَّه بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْتَمُونَ ﴾ [الزمر: ٢٧-٢٩].

و هو نظير الآية السابقة، إذ أن فيه من المثل المضروب ما يحتاج إلى محاكمة عقلية وطول نظر، ولذا عقب بعد ضرب المثل بقوله: (الحمد لله بل أكثرهم لا يعلمون) فنفى العلم عن أكثرهم.

والوصول إلى العلم أمر عقلى يكون بالتعلم والنظر، وهو نظير آيات العلم السابقة، فاستعمل (يدَّكرون) كما استعمله في الآيات السابقة.

غير أنه قال: ﴿إِنَّ شَرَّ الدَّوَابِ عِندَ اللّهِ الْذِينَ كَفَرُواْ فَهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ الَّـذِينَ عَاهَدَتَ مِنْهُمْ ثُمَّ يَتَقُونَ فَإِمَّا تَتُقَوَنَ فَإِمَّا لَعَلَّهُمْ فِي كُلِّ مَرَّةَ وَهُمْ لاَ يَتَقُونَ فَإِمَّا تَتُقَوَنَ عَهْدَهُمْ فِي كُلِّ مَرَّةً وَهُمْ لاَ يَتَقُونَ فَإِمَّا تَتُقَوَنَ اللّهُ فَي كُلُ مَرَّةً وَهُمْ لاَ يَتَقُونَ فَإِمَّا تَتُقَوَى اللّهُ فَي كُلُ مَرَّةً وَهُمْ لاَ يَتَقُونَ فَإِمَّا لَا يَتُقَونَ فَإِمَّا لَا يَعْمَلُونَ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَنَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

وهؤلاء مرضى قلوب يعاهدون ثم ينقضون عهدهم فى كل مرة، فهم يحتاجون إلى هزة قلبية عنيفة وإلى وسط يقرعهم وإلى عمل يذكرهم ويبالغ فى تذكيرهم ليرتدعوا، فالمطلوب تذكر قلبى يرهبهم ويرعبهم، لأن هؤلاء لم ينتفعوا بالعقل فإنهم أبطلوا عقولهم، ألا ترى أنه سماهم دواب، بل سماهم شر الدواب؟ فاستعمل (يدَّكُرون) الدال على المبالغة فى التذكر والعمق فيه.

ونحوه قوله تعالى: ﴿وَإِذَا مَا أَنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَـذِهِ إِيمَانًا فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُواْ فَزَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَهُمْ يَسْتَبْشُرُونَ وَأَمَّا الَّذِينَ فَسِي قُلُوبِهِم مَرَّضٌ فَزَادَتْهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِمْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كَافِرُونَ أَوَلاَ يَرَوْنَ أَنَّهُمْ يُفْتَنُونَ فِي كُلُ عَام مَرَّةً أَوْ مَرَتَيْن ثُمَّ لاَ يَتُوبُونَ وَلاَ هُمْ يَذَكَّرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٤-١٢].

وهذه الآية نظيرة الآية السابقة، فهى فى مرضى القلوب ألا ترى أنه قال: ﴿وَأَمَا الدَّينَ فَى قلوبِهِم مرض﴾ وذكر أن الآيات المنزلة تزيدهم رجساً إلى رجسهم
فهم بمحتاجون إلى يقظة قلبية وهزة نفسية شديدة وتذكر قلبى عميق يوقظهم،
فاستعمل (يذكرون) لذلك

وقال: ﴿ وَلَقَدْ صَرَفْنَا فِي هَـذَا الْقُرْآنِ لِيَذَّكَّرُواْ وَمَـا يَزِيدُهُمْ إِلاَّ نُقُـورًا ﴾ [الإسراء: ٤١].

وهذه الآية نظيرة آية التوبة السابقة ألا ترى أنه ذكر أن القرآن ما يزيدهم إلا نقوراً، كما يزيد أولنك رجساً إلى رجسهم؟

وهذا أمر قلبى أيضاً، فهم محتاجون إلى تذكر قلبى يوقظهم، فاستعمل (يذكروا) كما استعمله فيما مر.

وقال: ﴿هُوَ الَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكَتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُ الْكَتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الْفَتْنَةِ وَالْبَتِغَاء مُتَشَابِهَ مِنْهُ البُتغَاء الْفَتْنَة وَالْبَتغَاء تَوْيِلُهُ إِلاَ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعَلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلِّ مِّنْ عِنسدِ رَبَّنَا وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلاَ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعَلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلِّ مِّنْ عِنسدِ رَبَّنَا وَمَا يَدَّكُمُ إِلاَ أُولُواْ الْأَلْبَابِ﴾ [آل عمران: ٧].

لقد ذكر في هذه الآية أناساً في قلوبهم زيغ يبتغون القتنة ولا يريدون الوصول إلى الحق وهؤلاء نظير أولنك من مرضى القلوب، فهم محتاجون إلى يقظة قليية وإلى شفاء يشفى قلوبهم مما ألم بها من داء، وإن حاجتهم إلى إصلاح قلوبهم أكثر من حاجتهم إلى إصلاح عقولهم.

ه ٥ ----- بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿قَالُوا إِنَّا تَطَيَّرُهُمَا بِكُمْ لَــنِن لَّــمْ تَنْتَهُــوا لَنَــرُجُمَنَّكُمْ وَلَيَمَسَنَّكُم مِّنًّا عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ [يس:١٨].

وقوله: ﴿قَالُوا اطَّيَرُنَا بِكَ وَبِمَن مَعَكَ قَالَ طَائِرُكُمْ عِندَ اللَّهِ بَـلْ أَنستُمْ قَـومٌ تُفْتَنُونَ وَكَانَ فِي الْمُدِينَةِ تَسْعَةُ رَهُط يُقْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَـا يُصْلِحُونَ قَـالُوا تَقَاسَمُوا بِاللَّهِ لَنُبَيِّتَنَّهُ وَأَهْلَهُ ثُمَّ لَنَقُولَنَ لُولِيَّهِ مَا شَهِدْنَا مَهْلِكَ أَهْلِهِ وَإِنَّا لَصَـادِقُونَ وَمَكَرُوا مَكْرًا وَمَكَرُنَا مَكْرًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [النمل: ٤٧ - ٥].

فقال فى [يس]: (تطيرتنا) وقال فى النمل: (إطبرتنا) ذلك أن التطير فى النمل أشد مما فى يس بدليل أنهم قالوا فى [يس]: ﴿لَئُن لَمْ تَنْتَهُوا لَنْسَرِجْمَنْكُمُ ﴾ فهددو هم بالرجم والتعذيب.

أما في النمل فقد أقسموا وتعاهدوا على قتله وقتل أهله، ومعنى ذلك أن التطير بلغ عندهم درجة أكبر وأشد مما في يس، فجاء بما فيه زيادة مبالغة.

وَمن الإبدال قوله تعالى: ﴿مَا يَنظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً تَأْخُدُهُمْ وَهُدمْ وَهُدمْ وَمُدمْ وَمُدمُ

واصل (يخصّمون) يختصمون، فأبدلت التاء صاداً وأدغمت في الصاد، فصار (يخصّمون) والتضعيف يفيد القوة والتكثير والمبالغة كما ذكرنا، فأفاد ههنا المبالغة في الاختصام، والمعنى أن الساعة تأخذهم وهم منهمكون في معاملاتهم منشغلون في خصومات الدنيا على أكثر ما يكون وأشد ما يكون غير منشغلين بشيء آخر عن الدنيا، فالساعة لا تقوم على رجل يقول: لا إله إلا الله، وفي الحديث: «شرار الخلق الذين تدركهم الساعة وهم أحياء» فتصبح للساعة صبحة تقطع الاختصام، فلا يكون نبس ولا حركة ولا خصومة ولا كلام، بل صمت مطبق وسكون مطلق فلا يكون نبس ولا حركة ولا خصومة ولا كلام، بل صمت مطبق وسكون مطلق ولا يدل الأصل (يختصمون) على هذه المبالغة والقوة.

جاء فى (البحر المحيط) فى هذه الآية: "وهذه هى النفخة الأولى تأخذهم فيهلكون وهم يتخاصمون فى معاملاتهم وأسواقهم فى أماكنهم من غير إمهال لتوصية ولا رجوع إلى أهل، وفى الحديث: تقوم الساعة والرجلان قد نشرا توبهما يتبايعانه فما يطويانه حتى تقوم، والرجل يخفض ميزانه ويرفعه، والرجل يرفع أكلته إلى فيه فما تصل إلى فيه حتى تقوم"(١).

فى حين قال: ﴿ أَتُم الْقَيَامَة عند رَبّكُم تَخْتَصِمُونَ ﴾ [الزمر: ٣١] من غير إبدال، ذلك أن الاختصام أمام رب العالمين لا يكون مثل الاختصام فى الدنيا، فالاختصام فى الدنيا، فالاختصام فى الدنيا عام يشمل المخاصمات التى تستدعى القضاء والفصل بين المتخاصمين كما يشمل غير ها مما لا يستدعى قضاء ولا فصلا.

أما الاختصام عند الرب فهو مما يستدعى القضاء والفصل، فبالغ فى البناء فيما استعمله فى الدنيا بخلاف ما استعمله فى الآخرة، والله أعلم.

٢- وقد يستعمل كلمة فى موطن ثم يستعملها فى موطن آخر مبدلاً فيها حرف، وذلك نحو مكة وبكة واللآتى واللآئى وبصطة وبسطة ونحوها، وكل ذلك لغرض، فقد قال تعالى: ﴿إِنَّ أُولَ بَيْت وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارِكًا وَهُدَى لَغُوض، فقد قال تعالى: ﴿إِنَّ أُولَ بَيْت وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارِكًا وَهُدَى لَنُعَالَمِينَ فيه آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ مَقَامُ إِبْرَاهُيمَ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا وَلِلّه عَلَى النَّاسِ حِجُ للْبَيْتِ مَن استَطاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَر فَإِنَّ الله غَنِي عَرْ الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمر ان: ٩٧-٩١].

وقال: ﴿ وَهُو الَّذِي كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ عَنْهُم بِبَطْنِ مَكَّةَ مِن بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ﴾ [الفتح: ٢٤].

فقال في آية آل عمران: (بكة) وقال في الفتح: (مكة) 'وسبب إيرادها بالباء في آل عمران ان الآية في سياق الحج ﴿وللله على الناس حج البيت﴾ فجاء بالاسم

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ١/٠٤٠.

(بكة) من لفظ (البك) الدال على الزحام لأنه في الحج يبك الناس بعضهم بعضا، أي يزدحم بعضهم بعضا، أي يزدحم بعضهم بعضا، وسميت (بكة أي لأنهم يزدحمون فيها (انظر مفردات الراغب،٥٧).

وليس السياق كذلك في آية الفتح، فجاء بالاسم المشهور له، أعنى (مكة) بالميم فوضع كل لفظ في السياق الذي يقتضيه والله أعلم"(١).

ومن ذلك استعمال اللاتي واللائي.

قال تعالى: ﴿مَّا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلِ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ وَمَا جَعَلَ أَزْوَاجَكُمُ اللَّائي تُظَاهِرُونَ منْهُنَّ أُمِّهَاتكُمْ ﴾ [الأحزاب:٤].

وقال: ﴿ اللَّهُ مِن عَلَمُ مِن تَسَائِهِم مَا هُنَ أُمَّهَاتِهِمْ إِنْ أُمَّهَاتُهُمْ إِلَّ اللَّهُمْ إِلَى اللَّهُ وَلَوْرًا وَإِنَّ اللَّهَ لَعَفُو عُفُورٌ ﴾ اللَّائِي وَلَدْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنكَرًا مِن الْقَولُ وَزُورًا وَإِنَّ اللَّهَ لَعَفُو عُفُورٍ ﴾ [المجادلة: ٢].

وقال: ﴿وَاللَّائِي يَئِسِنْ مِنَ الْمَحِيضِ مِن نَسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبْتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَاتَ اللَّهَ أَشُهُر وَاللَّائِي لَمْ يَحِضْنَ وَأُولَاتُ الْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمَلَهُنَّ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مِنْ أَمْرِه يُسْرًا﴾ [الطلاق: ٤].

فقال في كل ذلك (اللآئي) بالهمز.

في حين قال: ﴿ وَاللَّاتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِن نُسَآئِكُمْ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعةً مِن نُسآئِكُمْ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعةً مَنْكُمْ ﴾ [النساء: ١٥].

وقال: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَ اتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَالاَتُكُمْ وَبَنَاتُ الْأَخِ وَبَنَاتُ الْأَخْتِ وَأُمَّهَاتُكُمُ اللَّتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَاتُكُم مَّن الرَّضَاعَة وَأُمَّهَاتُ الْأَخِ وَبَنَاتُ اللَّتِي الرَّضَاعَة وَأُمَّهَاتُ فَا اللَّتِي وَبَنَائِكُمُ اللَّتِي دَخَلْتُم بهنَ قَإِن لَمْ تَكُونُوا السَّتِي دَخَلْتُم بهنَ قَإِن لَمْ تَكُونُوا اللَّتِي دَخَلْتُم بهنَ قَإِن لَمْ تَكُونُوا اللَّتِي دَخَلْتُم بهنَ قَإِن لَمْ تَكُونُوا اللَّتِي دَخَلْتُم بهنَ قَإِن لَمْ تَكُونُوا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللْلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللللَّالَةُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللْمُوالِمُ الللْمُ اللْمُ اللَ

<sup>(</sup>١) التعبير القرآني ١٥٦.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_ ٥٣

دَخَلْتُم بِهِنَّ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَحَلاَئِلُ أَبْنَائِكُمُ الَّذِينَ مِنْ أَصْلاَبِكُمْ وَأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّذِينَ مِنْ أَصْلاَبِكُمْ وَأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ اللَّهُ كَانَ غَفُورًا رَّحيمًا ﴾ [النساء: ٢٣].

وقال: ﴿ وَقَالَ الْمَلْكُ النُّونِي بِهِ فَلَمَّا جَاءهُ الرَّسُولُ قَالَ ارْجِعُ إِلَى رَبِّكَ فَاسْئَلْهُ مَا بَالُ النَّسُوَةِ اللَّآتِي قَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ إِنَّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ ﴾ [يوسف: ٥٠].

وغيرها.

ومن الملاحظ في استعمال هاتين الكامتين أنه استعمل (اللآئي) بالهمزة في حالتي الظاهر والطلاق ولم يستعملها في غيرها، وكان ذللك لثقل الهمزة، فاستعمل الهمزة لثقلها للحالات الثقيلة والنادرة وهي حالات المفارقة.

ومن الطريف أن بناء (اللآئي) وجرسها يوحى بذلك، فكأنها مشتقة من اللأى وهو الإبطاء والاحتباس والجهد والمشقة والشدة.

والمظاهر والمطلق محتبس عن امرأته مبطئ عنها، وفي ذلك ما فيه من الجهد والمشقة والشدة للطرفين، فانظر حسن المناسبة في اللفظ والمعنى والاستعمال.

ومن ذلك إبدال السين صاداً في لفظتي (بصطة) و(يبصط) أما كلمة (بصطة) بالصاد، فقد وردت في سورة الأعراف في قوله تعالى: ﴿وَزَادَكُمْ فِي الْخَلْقِ بَسْطَةً﴾ [الأعراف: ٢٩]، ووردت في سورة البقرة بالسين، وهو قوله تعالى: ﴿وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعَلْمِ وَالْجِسْمِ ﴾ [البقرة: ٢٤٧] وقد ذكرنا في (التعبير القرآني) أن ذلك لأمر الحصائي، وثمة أمر معنوى وهو أنها وردت بالسين في وصف طالوت: ﴿قَالَ إِنَّ اللّهُ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعَلْم وَالْجِسْمِ ﴾ [البقرة: ٢٤٧].

ووردت بالصاد في وصف قبيلة عاد قوم هود، قال تعالى: ﴿وَادْكُرُواْ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلُفَاء مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوحٍ وَزَادَكُمْ فِي الْخَلْقِ بَسْطُةً فَاذْكُرُواْ آلاءِ اللّهِ لَعَلَّكُمْ تُقْلُحُونَ﴾ [الأعراف: ٦٩].

## ٥٤ ----بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

وطالوت إنما هو شخص واحد، وأما عاد فهى قبيلة، ومن المعلوم أن الصاد أقوى من السين وأظهر (١) فكان السين الذى هو أضعف أليق بالشخص الواحد والصاد الذى هو أقوى وأظهر أليق بالقبيلة.

وأما كلمة (يبصط) بالصاد، فقد وردت في قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَقْسِضُ وَيَبُسُطُ﴾ [البقرة: ٢٤٥]، وسائر ما في القرآن (يبسط) بالسين في أكثر من عشرة مواضع، وذلك أن البسط في آية البقرة مطلق عام لا يخص شيئا دون شيء وفي غيرها مقيد، ولا شك أن البسط المطلق أقوى من العقيد، فهو يحتمل البسط في الرزق وفي الأنفس وفي الملك وغيرها، فجاء في الأقوى بالصاد وفي المقيد بالسين.

جاء في (البرهان): "فتصل في حروف متقاربة تختلف في اللفظ الختالف المعنى".

مثل: ﴿وزاده بسطة في العلم والجسم》، و ﴿زادكم في الحق بصطة》، و ﴿زادكم في الحق بصطة》، و ﴿يبسط الرزق لمَنْ يشاء》، و ﴿والله يقبض ويبصط》 فبالسين السعة الجزئية كذلك علة التقييد، وبالصاد السعة الكلية بدليل علو معنى الإطلاق وعلو الصاد مع الجهارة والإطباق"(١).

وجاء فى (البحر المحيط) فى قوله: ﴿والله يقبض ويبصط﴾: "أى يسلب قوماً ويعطى قوماً، أو يقتر ويوسع، قاله الحسن، أو يقبض الصدقات ويخلف البذل مبسوطاً، أو يقبض أى يميت، لأن من أماته فقد قبضه ويبسط أى يحييه لأن من مد له فى عمره فقط بسطه، أو يقبض بعض القلوب فلا تنبسط ويبسط بعضها فيقدم خيراً لنفسه، أو ليقبض بتعجيل الأجل ويبسط بطول الأمل، أو يقبض بالحظر ويبسط

<sup>(</sup>١) انظر الخصائص ١٦١/٢.

<sup>(</sup>١) البرهان ٢٩/١ = ٣٠٠.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_ ٥٠

بالاباحة، أو يقبض الصدر ويوسعه، أو يقبض يد مَنْ يشاء بالإنفاق في سبيله ويبسط يد مَنْ يشاء بالإنفاق... أو يقبض الصدقة ويبسط الثواب"(٢) وغير ذلك.

وجاء في (فتح القدير): "هذا عام في كل شيء فهو القابض الباسط والقبض التقتير، والبسط التوسيع"(٢).

وقيل: يقبض الصدقة ويخلفها، وقيل: يبسط عليك وأنت ثقيل عن الخروج لا تريده ويقبض عن هذا وهو يطلب نفساً بالخروج ويخف له"(٤).

فأنت ترى مقدار الإطلاق فى القبض والبسط ههنا بخلاف ما ورد فى الآيات الأخرى، فإنه مقيد بالرزق فى عشرة مواضع ومقيد بغيره فى مواضع أخرى. قال تعالى: ﴿اللَّهُ يَيْسُطُ الرِّزْقَ لَمَنْ يَشَاء ويَقَدرُ ﴾ [الرعد: ٢٦].

وقال: ﴿ اللَّهُ يَبِسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ﴾ [العنكبوت: ٦٢]. وقال: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ يَبِسُطُ الرِّزْقَ لَمَن يَشَاء وَيَقْدرُ ﴾ [الإسراء: ٣٠].

وقال: ﴿ أُولَمْ يَرَوا أَنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لَمَن يَشَاء وَيَقُدرُ ﴾ [الروم: ٣٧].

وقال: ﴿ اللَّهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ فَتُثْيِرُ سَكَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَاء كَيْفَ يَشَاء وَيَجْعَلُهُ كَسَفًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ منْ خَلَالُه فَإِذَا أَصَابَ بِهِ مَن يَشَاءِ ﴾ [الروم: ٤٨].

فالبسط في غير أية البقرة مقيد كما ترى، فجاء للمقيد بالسين وللمطلق الذي هو أقوى وأعم بالصاد.

ومن ذلك إبدال الواوياء والضمة كسرة، كما في (عُتَو) و (عِتَى فقد استعمل مرة (عتو) ومرة (عتى) وذلك كما في قوله تعالى:

﴿ثُمَّ لَنَنزِعَنَّ مِن كُلِّ شيعَة أَيُّهُمْ أَشَدُّ عَلَى الرَّحْمَنِ عِتيًّا ﴾ [مريم: ٢٩].

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٢/٣٥٢.

<sup>(</sup>٣) فتح القدير ١/٤٣٢.

<sup>(</sup>٤) انظر فتح القدير ١/٥٣١.

وقوله: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءِنَا لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْنَا الْمَلَائِكَةُ أَوْ نَرَى رَبَّنَا لَقَدِ اسْتَكْبَرُوا فِي أَنْفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُوًّا كَبِيرًا ﴾ [الفرقان: ٢١].

فاستعمل (عتى) في مريم و (عتو) في الفرقان، وهما مصدران للفعل (عتا يعتو) والكثير (عتو)، وقد نرى أن ذلك الفاصلة في مريم، إذ أن (عتيا) أنسب مع فواصل مريم، غير أن هذا الاختيار له دلالة أخرى، وذلك أن الواو كما هو مقرر أثقل وأقوى من الياء وإن الضمة أثقل وأقوى من الكسرة لما فيهما من الجهد العضلي، وعلى هذا فرعتو) أثقل من (عتى) وأقوى.

ومن النصين القرآنيين نلاحظ أن اتصاف المذكورين بالعتو في الفرقان أشد مما في مريم فاختار لهم اللفظ الأثقل والأقوى، وذلك:

١- أنه ذكر أنهم لا يرجون لقاء الله، أي هم ممن يكفرون باليوم الأخر.

٢- أنهم طالبوا ليؤمنوا إنزال الملائكة عليهم وهم لم يكتفوا بملك واحد فهم أشد كفرا ممن قال الله فيهم انهم قالوا: ﴿ لَوْلًا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكٌ فَيكُونَ مَعَهُ تَنْيرًا ﴾ أشد كفرا ممن قال الله فيهم انهم قالوا: ﴿ لَوْلًا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكٌ فَيكُونَ مَعَهُ تَنْيرًا ﴾ [الفرقان: ٧]، فهم يريدون إنزال الملائكة لا ملك واحد، وإن الإنزال يكون عليهم لا إليه كما طلب الأخرون.

٣- فإن لم تنزل عليهم الملائكة فينبغى أن يروا ربهم ليصدقوا بالرسول وإلا
 فلن يصدقوا.

٤- ذكر أنهم استكبروا في أنفسهم أي رأوا أنفسهم كبيرة.

٥- وذكر أنهم عتوا عتوا كبيرا، فأكد الفعل بالمصدر ووصفه بالكبر، فى حين قال فى آية مريم: ﴿ثُم لننزعن من كل شيعة أيهم أشد على السرحمن عتياً ﴾، والمذكورون فى الفرقان هم من هؤلاء المذكورين فى مريم، بل من أشدهم.

٦- ذكر في مريم أنه لينزعن مَنْ كان أشد على الرحمن عتيا، فخص العتو على الرحمن في حين أطلق العتو في الفرقان ولم يقيده بشيء فهم عتاة على الرحمن وعلى خلقه.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_ ٥٧

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أن العنو على الله لا ينال منه شيئاً بخلاف العتو على البشر، إذ ما قيمة العتو على الله وما أثره عليه؟

إنه تكبر مضحك، ولذلك جعل أخف العتوين ما كان خاصاً وأثقلهما ما كان عاماً، وهذا نظير ما مر في بصطة وبسطة، والله أعلم







## فعَّلُ وأفعل بمعنى

قد يرد في القرآن الكريم فعل وأفعل بمعنى واحد أو كأنهما بمعنى واحد، مثل: نجّى وأنجى، ونبَأ وأنبأ، ونزّل وأنزل، ونحن نحاول أن نتامس الفرق بينهما في الاستعمال القرآني.

إن (فعل) يفيد الكثير والمبالغة (١) غالباً نحو قطع وفتح وكسر وحرق وسعر، قال تعالى: ﴿وَقَالُواْ لَن نُومْنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُر لَنَا مِنَ الأَرْضِ يَنبُوعا أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةً قال تعالى: ﴿وَقَالُواْ لَن نُومْنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُر النَّامِنِ الأَرْضِ يَنبُوعا أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةً مِن نَجْيل وَعنب فَتُفَجِر الأَنهار خلالها تَفْجيراً ﴾ [الإسراء: ٩٠ ٩١] فقال في الينبوع (تَفْجر) بالتضعيف للكثرة، وقد يخرج هذا المثال (تفجر) بالتضعيف للكثرة، وقد يخرج هذا المثال – أعنى مثال فعل – عن التكثير إلى معان أخرى كالتعدية، نحو: فرحته، والنسبة إلى أصل الفعل، نحو: فسقه وكفره، أي نسبه إلى الفسق والكفر وغير ذلك، من المعانى (١).

ومن مقتضيات التكثير والمبالغة في الحدث استغراق وقت أطول وأنه يفيد تلبثاً أو مكثا، ف(قطع) يفيد استغراق وقت أطول من (قطع) و (فتع) يفيد استغراق وقت أطول من (قطع) و (فتع) يفيد استغراق وقت أطول من (فتح) وفي (علَم) من التلبث وطول الوقت في التعلم ما ليس في (أعلم) تقول: (أعلمت محمداً خالداً مسافراً) وتقول: (علمته الحساب) ولا تقول: (أعلمته الحساب) وكذلك عود وقوم فإن في (قوم) من المبالغة في التقويم ما ليس في (أقام) فإن أقامة الجدار مثلا لا تقتضي مبالغة وتلبثاً كتقويمه، قال تعالى: ﴿فُوجَدَا فَيها جَدَاراً يُرِيدُ أَنْ يَنقَض قَأَقَامَهُ الله [الكهف: ٢٧]، ولم يقل فقومه، فإنه أراد أن يحفظ من الهدم باقامته وليس قصده التسوية والتقويم.

<sup>(</sup>١) انظر مفردات الراغب ٨١١ (نبأ)، بصائر ذوى التمييز ٢١٢/١ (نجى) ٢١٢/١ (نزل).

<sup>(</sup>٢) انظر شرح الرضى على الشافية ٢/١ وما بعدها.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_ ٩٥

ومن الاستعمال القرآنى لفعل وأفعل نحو (كرّم وأكرم) فإنه يستعمل (كررّم) لما هو أبلغ وأدوم، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بِنِي آدَمَ ﴾ [الإسراء: ٧٠] وهذا تكريم لبنى آدم على وجه العموم والدوام، وقوله على لسان إبليس فى ﴿قَالَ أَرَأَيْتَكَ هَدْا الّذي كَرَّمْتَ عَلَيّ ﴾ [الإسراء: ٦٢] أى فضلته على، فى حين قال: ﴿كَلَّا بَل لَّا لَكُرْمُونَ الْيتيم ﴾ [الفجر: ١٧]، وقال: ﴿فَأَمَّا الْإِنسَانُ إِذَا مَا ابْتَلَاهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وتَعَمّهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَن ﴾ [الفجر: ١٥]، وهو يقصد إكرامه بالمال.

فاستعمل التكريم لما هو أبلغ وأدوم وأعم.

وكاستعمال (أوصى) و (وصى فهو يستعمل (وصى لما هو أهم لما فيه من المبالغة فهو يستعمل (أوصى للأمور المعنوية ولأمور الدين، ويستعمل (أوصى المبالغة فهو يستعمل (أوصى للأمور المعنوية ولأمور الدين، ويستعمل (أوصى للأمور المادية، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿وَوَصَيْبًا الْإِنسَانَ بِوَالدَيْهِ ﴾ [العنكبوت: ٨]، وقوله: ﴿وَوَصَى بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ ﴾ [البقرة: ١٣٢]، ﴿ذَلِكُمْ وَصَاكُمْ بِهِ الْأَنعام: ١٥١].

فى حين قال: ﴿ يُوصِيكُمُ اللّهُ فِي أَوْلاَدكُ مِ اللّهُ عَلَى مَثْلُ حَلَظً الْأُلْتَيَ يُنِ ﴾ [النساء: ١١]، ولم يستعمل (أوصى) في الأمور المعنوية وأمور الدين، إلا في قوله تعالى: ﴿ وَأُوصَاتِي بِالصَلّاةِ وَالزَّكَاةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ﴾ [مريم: ٣١]، وذلك لاقتران الصلاة بالزكاة.

 أن الفرقان: ٣٢] وقوله: ﴿إِن نَشَا أَنْ زَلْ عَلَى يُهم مِّن السَّماء آيَـةً﴾

واحده الفرقان: ١١] وقوله: ﴿إِنْ نَسَا نَسْرُلُ عَلَيْهِم مَنَ السَّمَاءُ أَيْلُهُ السَّمَاءُ أَيْلُهُ السَّمَاءُ أَيْلُهُ [الشَّعَرَاء: ٤](١).

وجاء في (ملاك التأويل) في قوله تعالى: ﴿ فَرَلّ عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقّ مُصَدّقًا لَمّا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَفْرَلَ التّورْاةَ وَالإِنجِيلَ ﴾ [آل عمران: ٣]: "أن لفظ (نسزل) يقتضى التكرار لأجل التضعيف، تقول (ضرب) مخففا لمَنْ وقع منه ذلك مرة واحدة، ويحتمل الزيادة، والتقليل أنسب وأقوى، أما إذا قلنا (ضرب) بتشديد الراء، فلا يقال إلا لمَن كثر ذلك منه، فقوله تعالى: ﴿ فَرْل عليك الكتاب ﴾ يشير إلى تفصيل المنزل وتنجيمه بحسب الدواعي، وأنه لم ينزل دفعة واحدة، أما لفظ (أنرل) فلا يعطى ذلك إعطاء (نزل) وإن كان محتملاً، وكذلك جرى احوال هذه الكتب، فإن التوراة إنما أوتيها موسى ﴿ جملة واحدة في وقت واحد... أما الكتاب العزيز، فنزل مقسطاً من لدن ابتداء الوحي... وقال تعالى: ﴿ فَيَا أَيُهَا الذِّينَ آمنوا أَمنوا بِالله ورسوله والكتاب الذي أنزل مس قبل والمراد الذي أنزل مس قبل والمراد التوراة "(۱)").

والذى يبدو أن استعمال (نُزل) قد يكون للتدرج والتكثير، وقد يكون للاهتمام والمبالغة، كما في أوصى ووصى، فالتنزيل قد يستعمل فيما هو أهم وأبلغ من الإنزال... وقد تقول: وكيف يكون اللفظ الواحد لأكثر من معنى؟

فنقول: هذا كثير في اللغة، ومن ذلك في سبيل المثال (كفر يكفر) فقد يكون (كفره) بمعنى نسبه إلى الكفر، أي قال: هذا كافر، وقد يكون بمعنى (جعله يكفر)

<sup>(</sup>١) شرح الرضى على الشافية ٩٣/١.

<sup>(</sup>٢) ملاك التأويل ١٤١/١ - ١٤٢.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_ ٢١

ومنه قول عمر - رضى الله عنه -: (ألا لا تضسربوا المسلمين فت ذلوهم، ولا تمنعوهم حقهم فتكفروهم) لأنهم ربما ارتدوا إذا منعوا من الحق(').

ومنه (ضعفه) فقد يكون بمعنى صيره ضعيفاً، وبمعنى نسبه إلى الضعف (٢).
ومنه (زكى) فقد يكون بمعنى نسب الشيء إلى الزكاء، ومنه قوله تعالى: ﴿فَلَا

تُزكُوا أَنفُسَكُمْ ﴿ [النجم: ٣٢] أي لا تنسبوها إلى زكاء الأعمال والطهارة عن المعاصى
ولا تثنوا عليها (٢).

وقد يكون بمعنى (طهر) ومنه قوله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن رَكَاهَا﴾ [الشمس: ٩] أي من طهرها، وعلى هذا يصبح أن تقول: (زكوا أنفسكم ولا تزكوها) أي طهروا أنفسكم ولا تمدحوها وتثنوا عليها بزكاء الأعمال، فإنه لا يزكي الأنفس إلا الله.

ومنه (استحل الشيع) فقد يكون بمعنى عده حلالا وبمعنى سأله أن يحله (على المنتحل الشيع).

ومنه (استقام)، فقد يكون بمعنى اعتدل واستوى، وقد يكون بمعنى قوم ومنه (استقام المتاع)، أى قومه (٥).

وغير ذلك.

ف (نزل) يمكن أن يستعمل لأكثر من معنى، فإن هذا الفعل قد يكون التدرج والتكثير كما ذكرت، وقد يكون المبالغة والاهتمام، فما استعمل فيه (نزل) يكون أهم وآكد مما استعمل فيه (أنزل).

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب (كفر).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (ضعف).

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ١٢٥/٨.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (حلل).

<sup>(</sup>٥) لسان العرب (قوم).

ومن ذلك على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿مَّا نَزَّلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَانِ﴾ [الأعراف: ٧١].

وقوله: ﴿مَّا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِن سَلْطَانِ ﴾ [يوسف: ٤٠] أو [النجم: ٢٣]. وبالنظر في سياق هذه الآيات يتضح الفرق.

أن ما ورد في سورة الأعراف من المجادلة والمحاورة والتحدى أشد من الموطنين الآخرين، فقد قال في سورة الأعراف: ﴿قَالُواْ أَجِئْتَنَا لِنَعْبُدَ اللّهَ وَحُدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ آبَاوُنَا فَأْتَنَا بِمَا تَعْدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيكُم مَّن رَبّكُمْ رِجُسٌ وَغَضَبٌ أَتُجَادِلُونَني في أسماء سمينتُمُوهَا أنتُمْ وَآبَاوَكُم مَّا نَزَلَ اللّه بَهَا مِن سلطانٍ فَاتتَظرُواْ إِنِّي مَعْكُم مِّنَ الْمُنتَظرِينَ فَأنجَيْنَاهُ وَالَّذِينَ مَعْهُ بِرَحْمَةً مِنَّا وَقَطَعْنَا دَابِرَ الَّذِينَ كَذَبُواْ بِآيَاتِنَا وَمَا كَانُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [الأعراف: ٢١-٢٢].

فى حين لم يكن الأمر فى قصة يوسف كذلك، وإنما هو عرض لعقيدته عليه السلام قبل أن يؤول الرؤيا للفتيين، فقد قال: ﴿ أَيَا صَاحِبَى السَّجْنِ أَأَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُيَا صَاحِبَى السَّجْنِ أَأَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ [يوسف: ٣٩، ٤٠]، ثم أول لهما الرؤيا.

وكذلك في سورة النجم، فإنه لم تكن المجادلة بتلك الشدة ولا بذلك التحدي، قال: ﴿ أَفَرَ أَيْتُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالللَّالَةُ اللللللَّاللَّهُ الللللَّالَةُ الللللَّهُ الللَّهُ ال

فلم يذكر رداً من جانب الكفرة في الموطنين، بخلاف ما في الأعراف الذي انتهى المشهد فيه بتدمير الكافرين وقطع دابر هم ونجاة المؤمنين.

فهم ردوا على نبيهم بقولهم: ﴿أَجِئتنا لنعبد الله وحده ونذر ما كان يعبد آباؤنا ﴾ وتحدوه بقولهم: ﴿فَأَتنا بِما تعدنا إن كنت من الصادقين ﴾.

وهور (عليهم يقوله: ﴿وقد وقع عليكم من بكم رجس وغضب أتجادلوننى في أسماع ... ﴾ فما في الأعراف أشد، كما هو ظاهر فجاء بـ (نزل) المضاعف لذلك . ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وقَالُواْ لَوْلاَ نُزِلٌ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللّهَ قَادِرٌ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللّهَ قَادِرٌ عَلَيْهِ آلِكَ مِّن رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللّهَ قَادِرٌ عَلَيْهِ آلِكَ مِّن رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللّهَ قَادِرٌ عَلَيْهِ آلِكُ مِن رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللّهَ قَادِرٌ عَلَيْهِ آلِكُ مِنْ رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللّهَ قَادِرٌ عَلَيْهُ وَلَيْ يَعْمُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٧].

وقولة: ﴿ وَقَالُوا لَوْلَا أَنزِلَ عَلَيْهِ آيَاتٌ مَن رَبَّهِ قُلْ إِنَّمَا الْآيَاتُ عَندَ اللَّهِ وَإِنِّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ أَولَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتَلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَـةً وَذَكْرَى لَقَوْم يُؤْمنُونَ ﴾ [العنكبوت:٥٠، ٥١].

فقد قال في الأنعام (لولا نزل) وقال في العنكبوت (لولا أنزل) والذي يظهر

من السياق أن الموقف في الأنعام أشد وأن موقف الكافرين أعنت، فقد قال تعالى: ﴿ وَمَنْهُم مَنْ يَسْنَمَعُ إِلَيْكَ وَجَعَنْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَنْ يَفْقَهُوهُ وَفِي آذَانِهِمْ وَقُرًا وَإِن يَرُونًا كُلَّ آيَةً لاَ يُؤْمِنُوا بِهَا حَتَى إِذَا جَآوُوكَ يُجَادلُونَكَ يَقُولُ الَّذِينَ كَقَرُوا إِنْ هَـذَا يَرُونًا كُلَّ آلِيَةً لاَ يُؤْمِنُوا بِهَا حَتَى إِذَا جَآوُوكَ يُجَادلُونَكَ يَقُولُ الَّذِينَ كَقَرُوا إِنْ هَـذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ اللَّوَلِينَ وَهُمْ يَنْهُونَ عَنْهُ وَيَنْأُونَ عَنْهُ وَإِن يُهْلِكُونَ إِلاَ أَنفُسَهُمْ وَمَـا يَشْعُرُونَ ﴾ [الأنعام: ٢٥، ٢٦].

﴿ وَقَالُواْ إِنْ هِيَ إِلاَ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ .... قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ إِلَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ .... قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ مِلْ يُكَذَّبُونَكَ وَلَكِنَّ الظَّالِمِينَ بِآيَاتِ اللّه يَجْحَدُونَ .... وَإِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَن تَبْتَغِيَ نَفَقًا فِي الأَرْضِ أَوْ سُلَّمًا فِي اللّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الْهُدَى قَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْجَاهِلِينَ السَّمَاءِ فَتَأْتِيهُم بِآيَةً وَلَوْ شَاءِ اللّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الْهُدَى قَلاَ تَكُونَنَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ... وَقَالُواْ لَوْلاَ نُزِلً عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَبِّه ... ﴾ [الأنعام: ٢٩، ٣٧]

وقال في العنكبوت: ﴿ وَلَا تُجَادَلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ الْمُ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ الْمُ الْكِتَابِ الْمَا وَأَنْزِلَ الْمِيْكُمْ وَالْمِدُ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلُمُونَ وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابِ فَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمِنْ هَوُلُاءِ مَنْ يُؤْمِنُ بِهِ وَمَنْ يَوْمُنُونَ بِهِ وَمَنْ يَقُولُوا الْمَيْعُلُونَ وَمَا كُنْتَ تَتْلُو مِن قَبْلُهُ مِن كَتَابٍ وَلَا مَنْ يُؤْمِنُ بِهِ وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلَّا الْكَافِرُونَ وَمَا كُنْتَ تَتْلُو مِن قَبْلُهُ مِن كَتَابٍ وَلَا الْعِلْمَ لَيُحْلِقُونَ بِلْ هُو آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صَدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ لَا الْمُنْظِلُونَ بَلْ هُو آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صَدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ

٢٤ - بلاغة الكلمة في التعبير القرآني وَمَا يَجْدَدُ بِآيَاتِنَا إِلَّا الظَّالِمُونَ وَقَالُوا لَوْلَا أَسْزِلَ عَلَيْهِ آيَاتِنَا إِلَّا الظَّالِمُونَ وَقَالُوا لَوْلَا أَسْزِلَ عَلَيْهِ آيَاتٌ مِّن رَبِّهِ

فالاختلاف بين المقامين واضح وأن موقف الشدة والمجادلة بالباطل والعنت والتكذيب في الأنعام أظهر وأوضح فاستعمل في الشدة وقوة المواجهة (نزل) كما في قوله: ﴿مَا نزل الله بِهَا مِن سَلَطَانُ﴾.

جاء في (ملاك التأويسل) أنهم أتوا بالفعل (نرزل) مضعفاً لما أرادوا من التأكيد(١).

وجاء فيه أيضا أن آية العنكبوت لم يتقدمها من التهديد وشديد الوعيد ما تقدم آية الأنعام فناسب ذلك ورود الفعل غير مضعف<sup>(٢)</sup>.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَاحْبَطَ أَعْمَالُهُمْ ﴾ [محمد: ٩].

و قوله: ﴿ ذَلِكَ بِأَتَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَلَ اللَّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُمْ ﴾ [محمد: ٢٦].

فقال في الآية الأولى: ﴿أَنْزِلُ اللهِ ﴾ وفي الثانية: ﴿نَزُّلُ اللهِ ﴾.

ومن السياق يظهر الفرق بين التعبيرين.

قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْمَا لَهُمْ وَأَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ أَفْلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَينظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّهِذِينَ مِن قَبِلِهِمْ دَمَرَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَلْكَافِرِينَ أَمْنَالُهَا ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُهوا وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لَا مَوْلَى لَقَمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَلْكَافِرِينَ أَمْنَالُهَا ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُهوا وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لَا مَوْلَى لَهُمْ ﴾ [محمد: ٨-١١].

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل ٢١/١٣.

<sup>(</sup>٢) ملاك التأويل ٢/١٣.

وقال: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ارْتَدُوا عَلَى أَدْبَارِهِم مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَى الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَّلَ اللَّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأُمْرِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُمْ فَكَيْفَ إِذَا تَوَقَّتُهُمْ الْمَلَائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ النَّهُ مَا أَمْدُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُمْ فَكَيْفَ إِذَا تَوَقَّتُهُمْ الْمَلَائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ النَّهُ مَا أَمْدُ فَلَا اللَّهُ وَكَرِهُوا رَضُوانَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ أَمْ حَسِبَ السَّذِينَ فَي قُلُوبِهِم مَرَضٌ أَن لَن يُخْرِجَ اللَّهُ أَضْعُانَهُمْ [محمد: ٢٥-٢٩].

وبالنظر في الأيات يتضح أن الأيات الثانية أشد وأقوى في الهجوم على الكفر وأهله.

۱- فإن الآيات الأولى تتكلم على الكافرين ابتداء من قوله تعالى: ﴿والسدين كفروا فتعساً لهم﴾ إلى قوله: ﴿فأحبط أعمالهم﴾ وهما آيتان وما بعد ذلك يكون الكلام على من قبلهم في حين أن الكلام كله في السياق الثاني على الكفرة...

٢- أنه قال في الآيات الأولى ﴿أَصْل أَعمالهم﴾، و ﴿أَحبط أعمالهم﴾ وقال في الآيات الثانية ﴿فكيف إذا توفتهم الملائكة يضربون وجوههم وأدبارهم》 و ﴿قَالَ عَمالُهم﴾ فالتهديد في الآيات الثانية أشد.

٣- أن صفات الكفر في الأيات الثانية أشد، فقد قال في الآيات الأولى
 ﴿والذين كفروا﴾ وذكر ﴿إنهم كرهوا ما أنزل الله》 في حين ذكر في الآيات الثانية:

أ- أنهم ارتدوا على أدبار هم من بعد ما تبين لهم الهدى، و هؤلاء كفر هم أشد . لأنهم ارتدوا بعد علم.

ب- أن الشيطان سوّل لهم وأملى لهم.

ج- أنهم سيطيعون الذين كرهوا ما نزل الله في بعض الأمور.

د- أنهم اتبعوا ما أسخط الله.

ه- وكر هوا رضوانه.

و- أن في قلوبهم مرضاً.

ز- أنهم يبطنون الأضغان.

فاستعمل (نزل) لما هو أشد وأقوى، ومنه استعمال (نجّى) و (أنجى) فإن الملاحظ أن القرآن الكريم كثيراً ما يستعمل (نجّى) للتلبث والتمهل في التنحية ويستعمل (أنجى) للإسراع فيها، فإن (أنجى) أسرع من (نجى) في التخلص من الشدة والكرب، هذا وإن البناء اللغوى لكل منهما يدل على ذلك كما ذكرنا.

وَمَن أَمثَلَةَ ذَلِكَ قُولِهِ تَعالَى: ﴿ وَإِذْ نَجَيْنَاكُم مِّنْ آلِ فَرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءِكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءِكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلاء مِّن رَبِّكُم عَظِيم وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَأَنْجَيْنَاكُمْ وَأَغْرَقُنَا آلَ فَرْعَوْنَ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ ﴾ [البقرة: ٤٩، ٥٠].

فإنه لما كانت النجاة من البحر لم تستغرق وقتاً طويلا ولا مكثاً استعمل (أنجى) بخلاف البقاء مع آل فرعون فإنه استغرق وقتاً طويلا ومكثاً فاستعمل له (نجّى).

ونحو قوله تعالى في سيدنا إبراهيم عليه السلام: ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَن قَالُوا اقْتُلُوهُ أَوْ حَرِقُوهُ فَأَنجَاهُ اللَّهُ مِنَ النَّارِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَات لَّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ أَن قَالُوا اقْتُلُوهُ أَوْ حَرِقُوهُ فَأَنجَاهُ اللَّهُ مِنَ النَّارِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَات لّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ [العنكبوت: ٢٤]، فإنه لم يذق حرها وإنما كانت برداً وسلاماً عليه فاستعمل (أنجاه).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿رَبُّكُمُ الَّذِي يُزْجِي لَكُمُ الْفُلْكَ فِي الْبَحْرِ لِتَبْتَغُواْ مِنْ فَضَلْهِ إِنَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا وَإِذَا مَسَّكُمُ الْضُرُّ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَذْعُونَ إِلاَّ إِيَّاهُ فَلَمَّا نَجَّاكُمْ إِلَى الْبَرَ أَعْرَضَنتُمْ وكَانَ الإِنْسَانُ كَفُورًا﴾ [الإسراء: ٦٦، ٦٧].

وقوله: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُ اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمُ إِلَى النّبَرّ إذا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٥].

وقوله: ﴿ هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرِيْنَ \_\_\_ بهم بريح طَيَبَة وَفَرِحُواْ بِهَا جَاءِتْهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعَواْ اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَئِنْ أُنجَيْنَنَا مِنْ هَـذِهِ لَنَكُونَنَ مِنَ الشَّاكِرِينَ فَلَمَّا أَنجَاهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقَّ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِتَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَى أَنفُسِكُم مَّتَاعَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [يونس: ٢٢، ٢٣].

فقال في آيتي الإسراء والعنكبوت (نجاكم) و (نجاهم) وقال في آية يونس (ننجاهم) وذلك أن الأمر في يونس أشد، فإنه ذكر أن ريحاً عاصفاً جاءتهم وهم في الفلك وأن الموج جاءهم من كل مكان وظنوا أنهم أحيط بهم، وأنهم عاهدوا الله لئن أنجاهم ليكونن من الشاكرين، ولم يتعهدوا في الحالتين الأخريين.

وهذه الحالة تتطلب الإسراع في نجاتهم وعدم المكث فيما هم فيه، فقالوا: ﴿ لَئِنَ أَنْجِيتُنَا مِنْ هَذَهُ ، وقال تعالى: ﴿ قَلْمَا أَنْجَاهُم ﴾.

أما فى الإسراء فقد قال: ﴿ وإذا مسكم الضرفى البحر ﴾ فلم يحدد نوع الضرولا شدته، فقد يكون خفيفا وقال: ﴿ وإذا مسكم ﴾ ولم يقل (أصابكم) والمس أخف من الإصابة، فاحتمل ذلك المكت فى البحر أكثر مما فى يونس فقال (نجاكم).

وأما في العنكبوت فلم يذكر أنه أصابهم مكروه أو مسهم ضر وإنما هي حالة خوف تعترى راكب البحر فيدعو لنفسه بالنجاة، فقال (تجاهم).

فاستعمل (أنجى) للإسراع فى النجاة، واستعمل (نجى) لما فيه مكث وتمهل، ونحوه قوله تعالى: ﴿ يُبِصَرُّ وَنَهُمْ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَـذَابِ يَوْمَئِـذَ بِبَنيهِ وَصَاحِبَته وَأَخِيهِ وَفَصِيلَتهِ النَّتِي تُؤْوِيهِ وَمَن فِسِي الْـأَرْضِ جَمِيعًا ثُـمَ يُنْجِيهِ ﴾ وصَاحِبَته وَأَخِيه وَفَصِيلَتهِ النَّتِي تُؤُويهِ وَمَن فِسِي الْـأَرْضِ جَمِيعًا ثُـمَ يُنْجِيهِ ﴾ [المعارج: ١١-١٤]، أي يود لو يفتدي بكل شيء على أن لا يدخل لظي ولا يذوقها لهو لها فإنه لا يحتمل ورودها بله أن يصلاها، فاستعمل (ينجيه) مضارع (أنجى).

وقد تقول: ولكن القرآن قد يستعمل في القصة الواحدة مرة (أنجى) ومرة (نجى) ومرة (نجى) ومرة (نجى) كما في قوله تعالى في سيدنا نوح عليه السلام: ﴿كَذَٰلِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى النَّذِينَ فَسَقُوا أَنَّهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ٣٣].

وقوله مرة أخرى: ﴿فَأَنجَيْنُاهُ وَمَن مَعَهُ فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ﴾ [الشعراء: ١١٩]. ١٨ ----- بلاغة الكلمة في التعبير القرآتي

وكما في قصة تمود، فقد قال مرة: ﴿ وَنَجَّيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا وَكَاتُوا يَتَقُونَ ﴾ [فصلت: ١٨].

وقال مرة أخرى: ﴿وَأَنجَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴾ [النمل:٥٣]. وغير ذلك.

فنقول: إن ذلك بحسب ما يقتضيه السياق والمقام، فقد يتطلب المقام ذكر الإسراع في النجاة فيستعمل (أنجى) وقد لا يتطلب ذلك فيستعمل (نجى)، وكل ذلك صحيح، فقد نستطيل أمراً وقد نستقصره بحسب المقام، فقد تقول في مقام (الدنيا قصيرة) ولكل مقام مقال، وإليك إيضاح الفرق بين ما ذكرت.

قال تعالى فى سورة فصلت: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُوا الْعَمَى عَلَى عَلَى اللهُدَى فَأَخَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ اللهُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ وَتَجَّيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ [فصلت: ١٧، ١٨].

وقال في سورة النمل: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالَحًا أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ فَإِذَا هُمْ فَرِيقَانِ يَخْتَصِمُونَ قَالَ يَا قَوْمِ لَمَ تَسْتَعْجِلُونَ بِالسَيِّئَةِ قَبْسِلَ الْحَسَسْةَ لَوَلْسَا تَسْتَغْفِرُونَ اللّهَ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ قَالُوا اطَّيَرْنَا بِكَ وَبِمِن مَعْكَ قَالَ طَائِرُكُمْ عِندَ اللّه بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ تُفْتَدُونَ وَكَانَ فِي الْمَدِينَة تَسْعَةُ رَهْط يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وِلَا يُصْلِحُونَ قَي الْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ قَالُوا تَقَاسَمُوا بِاللّهَ لَنُبَيِّنَةُ وَأَهْلَهُ ثُمَّ لَنَقُولَنَّ لُولِيَّهِ مَا شَهِدْنَا مَهُلِكَ أَهْلِهِ وَإِنْكَ لَتَكُونَ وَمَكَرُوا مَكْرًا وَمَكَرْنَا مَكُرًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَكَ أَهْلِهِ مَا شَهْدُنَا مَهُلِكُ مَا مُرَّا وَمَكَرُنَا مَكْرًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَكَ مَا مَعْرَا وَمُكَرُدُوا مَكْرًا وَمَكَرْنَا مَكُرًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَكَ مُرَا اللّهُ لِللّهُ لَلْكَ لَايَةً لَكُونَ فَانظُرُ كَيْفُ كَالَقُولَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَةً لَقُومَ يَعْلَمُونَ وَأَنْجَيْنَا الّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴾ [النمل: ٤٥-٣].

وواضح من السياقين أن القصة ذكرت في النمل أكثر تفصيلاً وأن الموقف فيها أشد مما في فصالت فقد ذكر فيها:

١- أنهم فريقان يختصمون.

- ٢- وأن الكفرة استعجلوا السبئة قبل الحسنة.
- ٣- وقالوا لنبيهم: ﴿اطِّيرِنا بِك ويمن معك ﴾.
- ٤- وأنهم تقاسموا بالله على استئصاله واستئصال أهله.
  - ٥- وانهم مكروا لذلك وأعدوا خطتهم.

فاستدعى ذلك الإسراع فى إنجائهم وتدمير أهل الباطل لأن الوقت لم يعد يحتمل الإرجاء، والإبطاء، فاستعمل (أنجى) لذلك، وليس المقام كذلك فى [فصئلت] فإنه لم يذكر سوى أنه هداهم ولكنهم استحبوا العمى على الهدى، ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿فَكَذَّبُوهُ فَنَجَّيْنَاهُ وَمَن مَّعَهُ فِي الْفُلْكِ》 [يونس: ٧٣]، وقوله: ﴿فَأَنْجَيْنَاهُ وَمَن مَّعَهُ فِي الْفُلْكِ》 [يونس: ٣٣]، وقوله: ﴿فَأَنْجَيْنَاهُ وَمَن مَّعَهُ فِي الْفُلْكِ》 [يونس: ٣٣]، وقوله: ﴿فَأَنْجَيْنَاهُ وَمَن مَّعَهُ فِي الْفُلْكِ الْمُشْحُونِ》 [الشعراء: ١٩٩]، فقد قال فى يونس (فنجّيناه) وقال فى الشعراء (فأنجيناه) واليك بيان ذلك:

قال تعالى في سورة يونس: ﴿وَاتلُ عَلَيْهِمْ نَبَا نُوحٍ إِذْ قَالَ لَقَوْمِهِ يَا قَوْمٍ إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُم مَّقَامِي وَتَذْكِيرِي بِآيَات اللَّهِ فَعَلَى اللَّه تَوكَلَّ تَ فَاجُمْعُواْ أَمْ رَكُمْ وَشُركَاءكُمْ ثُمَّ لاَ يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُواْ إِلَيَّ وَلاَ تُنظِرُونِ فَإِن تَولَيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُم مِّنْ أَجْرِ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فَكَ ذَّبُوهُ فَنَجَيْنَاهُ وَمَن مَعَهُ فِي الْفُلْكِ وَجَعَلْنَاهُمْ خَلاَئِفَ وَأَعْرَقْنَا الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا فَالطُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُنذَرِينَ ﴾ [يونس: ٧١-٧٣].

وقال في الشعراء: ﴿ كَذَّبَتْ قُومُ نُوحِ الْمُرْسَلِينَ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ نُوحٌ أَلَا تَتَقُونَ إِنّ يَلَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ فَاتَقُوا اللّهَ وَأَطْيِعُونِ وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْسِر إِنْ أَجْرِيَ إِلّا عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ قَالُوا لَئِن لَمْ تَنتَه يَا نُوحُ لَتَكُونَنَ مِنَ الْمَرْجُومِينَ قَالُ لَمْ تَنتَه يَا نُوحُ لَتَكُونَنَ مِنَ الْمَرْجُومِينَ قَالً لَمْ رَبِّ إِنَّ قَوْمِي كَذَّبُونِ فَافْتَحْ بَيْتِي وَبَيْنَهُمْ فَتْحًا وَنَجْتِي وَمَن مَعِي مِن الْمُومُونِ فَانْجَيْنَا فَوْمَي كَذَّبُونِ فَافْتَحْ بَيْتِي وَبَيْنَهُمْ فَتْحًا وَنَجْتِي وَمَن مَعِي مِن الْمُومُونِ فَافْتَحْ بَيْتِي وَبَيْنَهُمْ فَتْحًا وَنَجْتِي وَمَن مَعْي مِن الْمُومُونِ فَاللّهُ الْمُسْتَحُونِ ثُمَّ أَعْرَقُنَا بَعْدُ الْبَاقِينَ ﴾ [الشعراء: ٩٠٠ - فَانْجَيْنَاهُ وَمَن مَعْهُ فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ ثُمَّ أَعْرَقُنَا بَعْدُ الْبَاقِينَ ﴾ [الشعراء: ٩٠٠ - ١٠]، وظاهر من السياق في القصتين أن القصة ذكرت في الشعراء بصورة أكثر تفصيلا وأن الموقف أشد والمحاجة أطول والتهديدات أشد.

- ١- فقد وصفوا المؤمنين بأنهم أراذل: ﴿ أَنْوُمِن لِكُ وَاتَّبِعِكُ الأَرْدُلُونَ ﴾.
- ٢- وأنهم طلبوا طرد المؤمنين، فقال لهم: ﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾.
- ٣- وأنهم هددوه بالرجم إن لم يكف عن دعوتهم ﴿ لئن لم تنته يا نوح لتكونن من المرجومين ﴾.
  - ٤- وأن نوحا شكا إلى ربه تكذيب قومه له: ﴿قال رب إن قومي كذبون﴾.
- ٥- وأنه دعا بالنجاة له ولمن معه من المؤمنين: ﴿فَافَتَح بِينِي وبِينِهِم فَتحاً ونجني ومن معى من المؤمنين﴾، فاستدعى ذلك الإسراع في إنجائهم بخلاف ما في سورة يونس التي لم يكن فيها شيء من ذلك، وهذه القصة نظيرة ما ذكرناه في قصة صالح، ونحوه قوله تعالى: ﴿وَإِذْ نَجَيْنَاكُم مِّنْ آلِ فَرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءكُمْ وَقِي ذَلكُم بَلاء مِّن رَبِّكُمْ عَظيمٌ﴾ [البقرة: ٤٩].

وقوله: ﴿ وَإِذْ أَتَجَيْنَاكُم مِنْ آلِ فَرْعَونَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَدَابِ يُقَتَلُونَ أَبْنَاءكُمْ وَقَي تَلكُم بَلاء مِن رَّبَكُمْ عَظيمٌ ﴾ [الأعراف: ١٤١].

فقال في سورة البقرة (نجّيناكم)، وقال في الأعراف (أنجيناكم) ذلك أنه لم يذكر في سورة البقرة شيئا من حالهم مع فرعون والمجتمع الذي يعيشون فيه سوى هذه الآية، أما في سورة الأعراف فقد أطال وفصل في حالتهم مع فرعون وقومه، ابتداء من الآية الرابعة بعد المائة إلى الآية الحادية والأربعين بعد المائة (من ١٠٤-

فإنه بعد أن ذكر مواجهة سيدنا موسى افر عون ودعوته للإيمان وإظهار الآيات الدالة على صدقه ذكر شأنه مع السحرة وإيمانهم به وتهديد فرعون لهم.

ثم ذكر قول الملأ لفر عون: ﴿ وَقَالَ الْمَلا مِن قَوْمٍ فِرْعَونَ أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُواْ فِي الأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَآلِهَتَكَ قَالَ سَنُقَتَلُ أَبْنَاءهُم وَلِسَاءهُم وَإِنَّا فَي الأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَآلِهَتَكَ قَالَ سَنُقَتَلُ أَبْنَاءهُم وَلِسَاءهُم وَإِنَّا فَي الأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَآلِهَتَكَ قَالَ سَنُقَتَلُ أَبْنَاءهُم وَلِنَاءهُم وَإِنَّا فَوَقَهُم قَلَ الأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَآلِهُ المَوسَى الله والله والمُعالِقِ المُوسَى وَزاد حتى قال بنو إسرائيل لموسى: ﴿ قَالُواْ أُوذِينَا مِن قَبْلُ أَن تَأْتِينَا وَمِن بَعْد موسى وزاد حتى قال بنو إسرائيل لموسى: ﴿ قَالُواْ أُوذِينَا مِن قَبْلُ أَن تَأْتِينَا وَمِن بَعْد

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_\_\_٧١

ما جئتنا الأعراف: ١٢٩]، وذكر أمورا تبين حالة التوتر والمعاناة التى يعيشونها في ذلك المجتمع مما لم يذكر في سورة البقرة، لقد ذكر في الأعراف ما ذكره في البقرة من الأذى وزاد عليه فاقتضى ذلك الإسراع في إنجائهم، فقال في البقرة (نجى) وفي الأعراف (أنجى) وهو نظير ما ذكرناه من الأيات السابقة.

ونظير ذلك ما ورد في سورة إبراهيم وهو قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ الْكُرُواْ نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَنْجَاكُم مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَـذَابِ وَيُدَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسَتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَقِي ذَلِكُم بَلاء مِّن رَبّكُمْ عَظيمٌ وَقِي الْكُم بَلاء مِّن رَبّكُم عَظيم البراهيم: آ]، فاستعمل (أنجاكم) لما زاد على ما في البقرة من العذاب، فإنه قال في البقرة: ﴿وَإِذْ نَجَيْنَاكُم مَنْ آلِ فَرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَـذَاب يُحدَبّحُونَ أَبْنَاءكُم وَقِي ذَلَكُم بَلاء مِن رَبّكُمْ عَظيم [البقرة: ٤٤].

فإنه فسر سوء العذاب بقوله: ﴿ يُدُبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَمَن تَحْيُونَ نِمِساءَكُمْ فَى حَين عَطف تذبيح الأبناء على سوء العذاب في آية إبراهيم، فجعل تذبيح الأبناء أمرا آخر غير سوء العذاب(١)، فلما زاد في العذاب اقتضى ذلك الإسراع في الإنجاء، كما ذكرنا في الأعراف.

هذا إضافة إلى تذكير هم بنعمة الله في نجاتهم، والتذكير بنعمة الله في (أنجى) أبلغ من (تجّى) لما فيه من الإسراع في النجاة وإن كان كل منهما من جليل النعم.

فاتضح ما قلناه، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) انظر معانى القرآن ٢٨/٢ - ٦٩، الكشاف ٢٧٢/١.

٧٢ ---- بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

## المبنى للمجهول

لا نريد أن نبحث هنا المبنى للمجهول، فإنا ذكرنا كثيراً من أحواله وأمثلته في كتابنا (معاتى النحو) فلا نعيد القول فيه، وإنما عرض سؤالان في المبنى للمجهول:

أحدهما قوله تعالى في سورة الصافات: ﴿ لَا فِيهَا غَـوُلٌ وَلَـا هُـمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴾ [الصافات: ٤٧]، ببناء الفعل (يُنزُفُونَ ) للمجهول، في حين قال في سورة الواقعة: ﴿ لَا يُصدَّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُنزفُونَ ﴾ [الواقعة: ١٩]، ببنائه للمعلوم.

فما السبب وهل يصح وضع أحدهما مكان الأخر؟

والآخر هو سبب بناء الفعل (طبيع) للمجهول في قوله تعالى ﴿ رَضُوا بِانَ يَكُونُوا مَعَ الْحُوَالِفِ وَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَفْقَهُ ونَ ﴾ [التوبة: ٨٧]، وببنائه للمعلوم في قوله: ﴿ رَضُوا بِأَن يَكُونُوا مَعَ الْخُوَالِفِ وَطَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [التوبة: ٩٣].

أما الجواب عن السؤال الأول، فإن (ينزفون) بكسر الزاى له أكثر من معنى، فإن معنى (أنزف ينزف) نفد شرابه ومعناه أيضاً ذهب عقله وسكر.

ومعنى (يُتزَف) بالبناء للمجهول ذهب عقله من السكر وهو من (نرف)، وجاء فى (لسان العرب): "أنزف القوم نفد شرابهم، الجوهرى: أنزف القوم إذا أنقطع شرابهم... والمنزوف السكران المنزوف العقل وقد نزف، وفى التنزيل العزيز: ﴿لا يصدعون عنها ولا ينزفون﴾ أى لا يسكرون.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_\_\_٧٣

قال الفراء: وله معنيان، يقال: (أنزف الرجل) فنى خمره، و (أنزف) إذا ذهب عقله من السكر، فهذان وجهان فى قراءة مَنْ قرأ (يُنْزِفُون) ومَنْ قرأ (يَنْزِفُون) فمعناه لا تذهب عقولهم، أى لا يسكرون"(۱).

فمعنى الآية في الواقعة أن هذا الشراب لا ينفد ولا ينقطع وأنهم لا يسكرون عنه، ومعناها في الصافات أن هذا الشراب لا يذهب عقولهم فلا يسكرون عنه.

أما جواب السؤال الآخر هو: هل يصح وضع أحدهما مكان الآخر؟

فالجواب عنه أن كل مفردة إنما وضعت في مكانها المناسب من أكثر من وجه، ذلك أن سياق الأيات في سورة الواقعة إنما هو في السابقين المقربين وهم أعلى الخلق من المكلفين، قال تعالى:

﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ أُولَئِكَ الْمُقَرَّبُونَ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ ثُلَّةٌ مَّـنَ الْسَاوِقُونَ أُولَئِكَ الْمُقَرَّبُونَ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ ثُلَّةٌ مَّـنَ الْسَاوِقُونَ وَقَلِيلٌ مِّنَ الْآخِرِينَ عَلَى سُرُرِ مَوْضُونَةٍ مُتَّكِئِينَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ يَطُـوفُ عَلَيْهِمْ وَلَدَانٌ مُخَلَّدُونَ بِأَكُوابِ وَأَبَارِيقَ وَكَأْسٍ مِنْ مَعِينِ لَا يُصدَّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُنْزِفُونَ وَلَدَانٌ مُخَلَّدُونَ بِأَكُوابِ وَأَبَارِيقَ وَكَأْسٍ مِنْ مَعِينِ لَا يُصدَّعُونَ عَنْهَا وَلَا النَّوْلُو الْمَكْنُونِ وَقَاكِهَةً مَمَّا يَتَخَيَّرُونَ وَلَحْمِ طَيْرٍ مِمَّا يَشْتُهُونَ وَحُورٌ عِينَ كَأَمْثَالِ اللَّوْلُو الْمَكْنُونِ وَقَاكِهَةً مَمَّا يَتُحْرَاء بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلَا تَأْثِيمًا إِلَّا قَيِلًا سَلَامًا سَلَامًا اللَّوالُهُ وَلَا عَالَيْهِمَا اللَّوالُولَةِ عَلَى اللَّوالُولَ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلَا تَأْثِيمًا إِلَّا قَيلًا اللَّوالُولُ اللَّامَا السَلَامًا اللَّولَةِ عَلَى اللَّالُولُ اللَّهُ اللَّولَةُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْوَالَةُ عَلَى اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّولُ اللَّولَةُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعُونَ فَيْهَا لَعُوا وَلَا تَأْتُيمًا إِلَّا قَيلِيلًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُلِيقِ الْمُلْسِلِيلُ اللَّهُ الْمُعْمَلُونَ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَعُوا وَلَا تَأْتُمُ اللَّهُ الْمُعْلِى اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُولُولُ اللْمُؤْلُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللْمُؤْلُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُولُ اللَّهُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللْمُؤْلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِمُ اللْمُ

وسياق الآيات في سورة الصافات إنما هو في المؤمنين المخلصين، قال تعالى: ﴿إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ أُولَئِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَّعْلُومٌ فَوَاكِهُ وَهُم مُكْرَمُونَ فِي تعالى: ﴿إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ أُولَئِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَّعْلُومٌ فَوَاكِهُ وَهُم مُكْرَمُونَ فِي حَنَّاتِ النَّعِيمِ عَلَى سُرُر مُّتَقَابِلِينَ يُطَاف عَلَيْهِم بِكَأْسٍ مِن مَّعِينَ بَيْضَاء لَذَّة لِلشَّارِبِينَ لَنا فيها عُولٌ ولَا هُمْ عَنْهَا يُتَزَفُونَ وَعِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْف عِينٌ كَانَّهُنَ بَيْضً مَكْنُونَ ﴾ [الصافات: ٤٠٤-٤٤].

<sup>(</sup>١) لسان العرب (نزف) ١١/١٣٨- ٢٠، وانظر معانى القرآن ٢/٥٨٠.

والسابقون أعلى من هؤلاء، فإنهم أعلى الخلق من المكلفين، فإنه ليس كل مخلص من السابقين المقربين، وإن كل سابق مخلص، ولذلك نرى الجزاء مختلفاً.

۱- فقد قال في الصافات: ﴿ أُولئك لهم رزق معلوم فواكه وهم مكرمون ﴾
 ففسر الرزق بالفواكه.

وقال في الواقعة: ﴿وفاكهة مما يتخيرون ولحم طير مما يشتهون﴾، فقد ذكر اللحم اضافة إلى الفاكهة، ثم ذكر أنهم يتخيرون الفاكهة واللحم، ولم يذكر في الصافات انهم يتخيرون، بل قال: ﴿أُولئك لهم رزق معلوم فواكه» فما في الواقعة أعلى.

وقد تقول: ولم قال في الصافات (فواكه) وقال في الواقعة (فاكهة)؟ والجواب أن (الفاكهة) اسم جنس وهي أعم وأوسع من كلمة (الفواكه)، لأنه يشمل الحبة الواحدة والاثنتين والجمع ويشمل عموم الأنواع.

فالتفاحة الواحدة فاكهة وليست فواكه، والتفاحتان فاكهة وليستا فواكه، والتفاح فاكهة، وأنواع الفواكه كالتبن والرمان والعنب بمجموعها يقال لها فاكهة، أما الفواكه فتقال للأنواع.

وإيضاح ذلك أنك تقول التفاح وحده فاكهة وإن كثر ولا يقال له فواكه، فإن جمعت معه الرمان والتين والتمر صح أن يقال لها (فواكه) وأن يقال لها (قاكهة) أيضا، فالفاكهة تطلق على النوع الواحد وعلى الأنواع وتقال للمفرد والمثنى والجمع، أما الفواكه، فلا تطلق إلا على ما تعدد ولا تطلق على الحبة الواحدة أو الحبتين ولا على النوع الواحد، فتكون الفاكهة أعم وأشمل ويندرج تحت اسمها جميع الفواكه.

ولما قال في [الواقعة] ﴿مما يتخيرون﴾ علم انها أنواع كثيرة وليست نوعاً واحدا، ولذا يأتي القرآن بـ (الفاكهة) في مواطن السعة، وذلك كقوله تعالى: ﴿وَالنَّرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ فِيهَا فَاكِهَةٌ وَالنَّحْلُ ذَاتُ الْأَكْمَامِ ﴾ [الرحمن: ١١، ١١]، في حين قال: ﴿وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاء مَاء بِقَدَرِ فَأَسْكَنَّاهُ فِي الْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَاب بِــه لَقَــادِرُونَ

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_ ٥٧ فَأَنشَأْتَا لَكُم بِهِ جَنَّاتٍ مِّن نَخيلٍ وَأَعْنَابٍ لَّكُمْ فِيهَا فَوَاكِهُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَاكُلُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٩،١٨].

فلما ذكر الأرض على العموم، قال: ﴿ فيها فاكه . قَالَ الجنات في الأرض ذكر الفواكه، وذلك أنه خصص الفواكه التي في الجنات في حين أطلقها في آية الرحمن.

٢- قال فى الصافات: ﴿وهم مكرمون فى جنات النعيم﴾، وقال فى الواقعة: ﴿أُولئك المقربون فى جنات النعيم﴾، فذكر أنهم مقربون فى جنات النعيم وهو أعلى من مجرد الإكرام، لأنه يشمل الإكرام وزيادة.

"- قال في الصافات: ﴿على سرر متقاربين﴾، وقال في الواقعة: ﴿على سرر موضونة متكئين عليها متقابلين﴾، فذكر أن السرر موضونة أي منسوجة بالذهب مشبكة بما يسر الناظر، ثم ذكر الاتكاء عليها للزيادة في النعيم، ولم يقل مثل ذلك في الصافات.

٤- قال في الصافات: ﴿يطاف عليهم﴾، وقال في الواقعة: ﴿يطوف عليهم ولدان مخلدون﴾، فلم يذكر الطائفين في آيات الصافات وذكر هم في الواقعة زيادة في التنعم.

٥- قال فى الصافات: ﴿ يَكُأُسُ مَنْ مَعْدِينَ ﴾ ، وقال فى الواقعة: ﴿ يَاكُوابُ وَالْبَارِيقَ وَكُأْسُ مِنْ مَعْيِنَ ﴾ ، فزاد الأكواب والأباريق على الكأس، ولا شك أن تنوع الأواتى إنما هو لتنوع الأشربه وتعددها ، فتنعم السابقين أعظم وأعلى .

٦- قال في الصنافات: ﴿لا فيها غول ولا هم عنها ينزفون، وقال في الواقعة: ﴿لا يُصدَّعُونَ عنها ولا يُنزفُون، قذكر في الصافات أنها لا تفسدهم أو لا

٧٦ \_\_\_\_\_ بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

تهلكهم أو لا تغتال عقولهم (١)، ولا تسكرهم، وذكر في الواقعة أنهم لا يصيبهم منها صداع ولا يسكرون، وهذا الشراب لا ينفد، وهذا أتم وأعلى.

فإنه قال في الصافات ﴿لا فيها غول﴾ ومعنى الغول الفساد أو الإهلاك أو اغتيال العقل وهو السكر، فإن كان بمعنى الفساد والإهلاك فإن نفيه لا ينفى ما دونه من الأفات، فإنك إذا قلت (هذا الشراب لا يميت) فإنه لا ينفى أن يكون فيه بعض أنواع العلل دون الموت.

وأما في سورة الواقعة، فإنه نفى الأدنى وهو الصداع فانتفاء الأكبر إنما هو من طريق الأولى، فإذا كانوا لا يصيبهم صداع، فمن الأولى أن لا يصيبهم منها الغول.

وعلى هذا فإن انتفاء الغول لا ينفى الصداع، وانتفاء الصداع ينفى الغول، فيكون ما في الواقعة أعلى.

وإذا كان الغول بمعنى اغتيال العقول وهو السكر، فإنه نفى بقوله: ﴿لا فيها غول ولا هم عنها ينزفون﴾ شيئا واحدا عنها، فإن معنى (لا ينزفون) كمعنى (لا فيها غول) ولكن إحداهما صفة الخمرة والأخرى صفة شاربها.

وأما في الواقعة فإنه نفى عنها شيئين: الصداع والسكر، وهذا أتم، ثم إنه في الصافات نفى عنهم السكر، فقال: (ولا هم عنها ينزفون) بفتح الزاى، أى لا يسكرون عنها.

وأما في الواقعة، فقد نفى السكر والنفاد، فقال: ﴿ولا ينزفون ﴾ بكسر الزاى، أي أن هذا الشراب لا يسكر ولا ينفد، فهذا أنم وأكمل.

٧- قال في الصافات: ﴿وعندهم قاصرات الطرف عين كأنهن بيض مكنون ﴾، وقال في الواقعة: ﴿وحور عين كأمثال اللؤلؤ المكنون ﴾، فذكر في الصفات

<sup>(</sup>١) انظر روح المعاثى ٣ /٨٨/ الكشاف ٢٠١/٢.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_\_\_٧٧

صفة واحدة من صفاتهن الجسمية وهي (عين) والعين جمع عيناء وهي الواسعة العين في جمال.

وذكر فى الواقعة صفتين وهما (حور عين) والحور البيض، وقال فى الصافات: (كأنهن بيض مكنون، وقال فى الواقعة: (كأمثال اللؤلو المكنون، وأنت تحس الفرق بين تشبيه المرآة بالبيضة وتشبيهها باللؤلؤة المكنونة.

۸- وقال فى الواقعة: ﴿لا يسمعون فيها لغواً ولا تأثيماً إلا قيل سلاماً سلاماً ، فنفى سماع الردىء من القول والساقط منه، وأثبت الحسن وهو: ﴿إلا قيل سلاماً سلاماً ، فكأن التنعم بالنفى والإثبات، ولم يذكر مثل ذلك فى الصافات، فناسب (ينزفون) بالبناء ما فى الواقعة و (ينزفون) بالبناء للمجهول ما فى الصافات.

ومما زاده حسنا قوله فى الصافات: ﴿ يطاف عليهم بكأس من معين ﴾ بالبناء للمجهول، فناسب (ينزفون) بالبناء للمجهول، وقال فى الواقعة: ﴿ يطوف عليهم ولدان مخلدون ﴾ بالبناء للفاعل، فناسب (ينزفون) بالبناء للفاعل.

فانظر يا أخى- هداك الله- كيف ذكر فى الواقعة التقريب وهو يشمل الإكرام وزيادة، وذكر السرر وزيادة وهى أنها موضونة، وذكر التقابل وزيادة وهى الاتكاء، وذكر الطواف وزيادة، وهى الولدان المخلدون، وذكر الكأس وزيادة وهى الأكواب والأباريق، وذكر اللؤلؤ وزيادة، وذكر الحور العين، ونفى السكر، وزيادة وهى عدم النفاد، وزاد نفى اللغو والتأثيم وإثبات السلام.

فیما تری این تصلح کل من کلمتی (ینزفون) و (ینزفون) و این تضعها انت؟ و هل هذا کلام بشر؟ أو هو تنزیل رب العالمین؟

وأما الجواب عن السؤال الثاني، فإن إسناد الطبع إلى الله أشد تمكناً في القلب من بنائه للمجهول، فما أسند إليه صراحة يكون أثبت وأقوى مما لم يسند إليه، وعلى هذا فهو يسند الطبع إلى الله في مواطن المبالغة والتأكيد ويبنيه للمجهول فيها هو أقل ٧٨ -----بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

من ذلك، وذلك واضح في الآيتين المذكورتين وهما قوله: ﴿رَضُواْ بِأَن يَكُونُواْ مَسعَ الْخَوَالِفِ وَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَقْقَهُونَ﴾ [التوبة:٨٧].

وقوله: ﴿ رَضُواْ بِأَن يَكُونُواْ مَعَ الْخَوَالِفِ وَطَبَعَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُــمُ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [التوبة: ٩٣]، وبالنظر في السياقين يتضح ذلك.

قال تعالى فى سياق الآية الأولى: ﴿وَإِذَا أَنْزِلَتَ سُورَةٌ أَنْ آمنُواْ بِاللّهِ وَجَاهِدُواْ مَعَ رَسُولِهِ اسْتَأْذَنَكَ أُولُواْ الطَّولِ مِنْهُمْ وَقَالُواْ ذَرْنَا نَكُن مَّعَ الْقَاعِدِينَ رَضُواْ بِأَن يَكُونُواْ مَعَ الْخَوَالِفِ وَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَفْقَهُ وَنَ ﴾ [التوبة: ٦٨، رضُواْ بِأَن يَكُونُواْ مَعَ الْخَوَالِفِ وَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَفْقَهُ وَنَ ﴾ [التوبة: ٦٨،

وقال في سياق الآية الثانية: ﴿ إِنَّمَا السّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَسْتَأَذْنُونَكَ وَهُمْ أَغْنِيَاء رَضُواْ بِأَن يَكُونُواْ مَعَ الْخَوَالِف وَطَبَعَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ يَعْتَدْرُونَ إِلَيْ عُلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ يَعْتَدْرُواْ لَن نُوْمِنَ لَكُمْ قَدْ نَبَّأَنَا اللّهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ وَسَيّرَى اللّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشّهَادَةِ فَيُنْبِّنُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ اللّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشّهَادَةِ فَيُنْبِئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ سَيَحْلَقُونَ بِاللّهِ لَكُمْ إِذَا الْقَلَبْتُمْ إِلَيْهِمْ لِتُعْرِضُواْ عَنْهُمْ فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمْ أَإِنَّهُمْ رَجْسِي مِنَا لَكُمْ لِتَرْضَواْ عَنْهُمْ فَإِن تَرْضَواْ عَنْهُمْ فَإِن تَرْضَى عَنِ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ ﴾ [التوبة: ٣٩-٩٦].

فأنت ترى أن الأخرين أشد ضلالاً وكفراً من الأولين يدلك على ذلك ما ذكره من صفاتهم وأحوالهم، فإنه لم يذكر في الأولين سوى انهم يستأذنون الرسول إذا أنزلت سورة تأمر بالإيمان والجهاد وأنهم يقولون: ﴿ وَلَمْ الْمُعَالِينَ مِن القاعدين ﴾ وعقب على ذلك بقوله: ﴿ رضوا بأن يكونوا مع الخوالف .... ﴾ الآية، في حين ذكر من صفات الآخرين ما يدل على شدة كفرهم وضلالهم وغضب الله عليهم ما لم يذكره في الأولين.

۱- فقد طلب الله رد اعتذارهم إذا اعتذروا (قل لا تعتذروا).
 ۲- وطلب أن يخبروهم بعدم تصديقهم (ألن نؤمن لكم).

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني ------

٣- وأن يخبروهم بأن الله نبأ المؤمنين بأخبارهم وأحوالهم ﴿قد تبأتا الله من أخباركم›

- ٤- وطلب من المؤمنين أن يعرضوا عنهم ﴿فاعرضوا عنهم﴾.
  - ٥- ووصفهم بأنهم رجس ﴿إنهم رجس﴾.
- ٦- وذكر عاقبتهم وسوء مآلهم في الآخرة ﴿ ومأواهم جهنم جزاء بما كانوا
   يكسبون ﴾.

٧- وطلب من المؤمنين ضمنا ألا يرضوا عنهم إذا ما حاولوا استرضاءهم، لأن الله غير راض عنهم أيحلفون لكم لترضوا عنهم فإن ترضوا عنهم فإن الله لا يرضى عن القوم الفاسقين .

فناسب ذلك إسناد الطبع إلى الله للدلالة على شدة تمكن الكفر في نفوسهم وقلوبهم بخلاف الآية الأخرى.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أنه مما حسن بناء الفعل للمجهول أيضاً فى الآية الأولى ما قاله فيها: ﴿وإِذَا نَزَلَت سورة ﴾ ببناء (أنزل) للمجهول(١)، فكما أنه لم يسند الإنزال إلى الله تعالى لم يسند الطبع إليه، فكان بناء الفعل للمجهول فى الآية الأولى أنسب وبناؤه للمعلوم فى الآية الثانية أنسب، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) انظر ملاك التأويل ١/٠٧٤.

## الوصف

اقد بحثنا فى كتابنا (معاتى الأبنية فى العربية) وكتاب (التعبير والوصف القرآنى) جملة صالحة مما يتعلق بالوصف، وذلك كالاختلاف بين صيغ المبالغة والصفة المشبهة وصيغ اسم المفعول نحو عسر وعسير وعجيب وعجاب وكفار وكفور وغيرها فلا نعيد القول فيه.

ونريد أن نبحث هنا نمطا آخر مما لم نبحته هناك.

١- قال تعالى: ﴿وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَـابِهِ﴾ [الأنعام: ٩٩]، فقد قال فى الآية الثانية: ﴿مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ﴾ وقال فى الآية الثانية: ﴿مُشَـّتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ﴾ ففلى التشابه وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ﴾ ففلى التشابه وضيعين: ﴿وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ﴾ فنفى التشابه دون الاشتباه؟

لقد ذكر المفسرون أن اشتبه وتشابه بمعنى واحد كاختصم وتخاصم واشترك وتشارك واستوى وتساوى ونحوها مما اشترك فيه باب الافتعال والتفاعل(١)، والذى يبدو لنا انهما ليسا بمعنى واحد وأن كل لفظة اختصت بالموطن المناسب لها.

و إليك كُلَّا من الآيتين:

قال تعالى: ﴿ وَهُو الَّذِي أَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاء فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلُّ شَسَيْء فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نُخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُتَرَاكِبًا وَمِنَ النَّخْلِ مِن طَلْعِهَا قِنْ وَانْ دَانِيَاةً وَجَنَّاتٍ مِنْ أَعْنَابٍ وَ الزَّيْنُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ انظُرُوا اللِي تَمَرِهِ إِذَا وَجَنَّاتٍ مِنْ أَعْنَابٍ وَالزَّيْنُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِها وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ انظُرُوا اللِي تَمَرِهِ إِذَا وَجَنَّاتٍ مِنْ أَعْنَابٍ وَلَا يَعَامُ وَالرَّمَانَ مُشْتَبِها وَعَيْرَ مُتَشَابِهِ انظُرُوا اللَّهِ تَمَره إِذَا أَتُمْرَ وَيَنْعِه إِنَّ فَي ذَلَكُمْ لِآيَات لَقَوْم يُؤمنُونَ ﴾ [الأنعام: ٩٩].

وقال في الآية الأخرى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنشَأَ جِنَّاتِ مَعْرُوشَاتِ وَعَيْرَ مَعْرُوشَاتِ وَعَيْرَ مَعْرُوشَات وَالنَّخْلُ وَالزَّرْعَ مُخْتَلِفًا أَكْلُهُ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَابِهًا وَعَيْرَ مُتَشَابِهِ كُلُوا مِن

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط ١/١٩١، الكشاف ١/٠١٥، روح المعاني ١/٠١٠.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_\_ ١٨

تُمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَآتُواْ حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ وَلاَ تُسْرِفُواْ إِنَّـهُ لاَ يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ﴾ [الأنعام: ١٤١].

وبالنظر في سياق كل من الآيتين يتضم الفرق بين التعبيرين.

إن سياق الآية الأولى في بيان قدرة الله وآياته الباهرة في خلقه.

قال تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ قَالَقُ الْحَبِّ وَالنَّوَى يُخْرِجُ الْحَيِّ مِنَ الْمَيَّتِ وَمُخْرِجُ الْمَيِّ مِنَ الْمَيِّ وَهُوَ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيِّ ذَلِكُمُ اللّهُ قَالَتَى تُوْفَكُونَ قَالِقُ الإصباحِ وَجَعَلَ اللَّيْلَ سَكَنَا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسْبَانًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومَ لِتَهْتَدُواْ بِهَا فِي طَلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ قَدْ فَصَلْنَا الآياتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ وَهُوَ الَّذِي أَنشَأَكُم مَّن نَفْسِ وَاحَدَة فَمُسْتَقَرِ وَمُسْتَوْدَع قَدْ فَصَلْنَا الآياتِ لِقَوْم يَقْفَهُونَ وَهُو الَّذِي أَنشَأَكُم مَّن نَفْسِ وَاحَدَة فَمُسْتَقَرِ وَمُسْتَوْدَع قَدْ فَصَلْنَا الآياتِ لِقَوْم يَقْفَهُونَ وَهُو اللّهِ أَنسَاكُم مَّن نَفْسِ وَاحَدَة فَمُسْتَقَرِ وَمُسْتَوْدَع قَدْ فَصَلْنَا الآياتِ لِقَوْم يَقْفَهُونَ وَهُو اللّهُ مَّن أَنسَاكُم مَّن أَسْرَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وأما سياق الآية الأخرى، ففي بيان الأطعمة وما يحلله ويحرمه أهل الفكر افتراء على الله وبيان عقائدهم الباطلة.

قال تعالى: ﴿وَجَعُلُواْ لِلّهِ مِمّا ذَرَا مِنَ الْحَرْثِ وَالأَثْعَامِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَا اللّهِ بِرَعْمهِمْ وَهَا ذَا لِشُركَآئِهِمْ فَلاَ يَصِلُ إِلَى اللّهِ وَمَا كَانَ لِللّهِ بِرَعْمهِمْ وَهَا لِلّهُ وَمَا كَانَ لِللّهِ بِرَعْمهِمْ وَهَا إِلَى شُركَآئِهِمْ سَاء مَا يَحْكُمُونَ وَكَذَلِكَ زَيَّنَ لِكَثِيرِ مِّنَ الْمُشْركِينَ قَتْلَ الْفَهُو يَصِلُ إِلَى شُركَآؤُهُمْ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيلْبِسُواْ عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ وَلَوْ شَاء اللّهُ مَا فَعُلُوهُ فَدْرهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ وَقَالُواْ هَدْهُ أَنْعَامٌ وَحَرْثٌ حَجْرٌ لا يَطْعَمُها إِلاَّ مَن نَشَاء بِرَعْمهِمْ وَمَا يَفْتَرُونَ وَقَالُواْ هَدْهُ أَنْعَامٌ وَحَرْثُ حَجْرٌ لا يَطْعَمُها إِلاَّ مَن نَشَاء بِرَعْمهِمْ وَأَنْعَامٌ حُرِّمَت طُهُورُهَا وَأَنْعَامٌ لا يَذْكُرُونَ اسنم اللّه عَلَيْهَا افْترَاء عَلَيْهِ سَيَجْزِيهِم بِمَا وَأَنْعَامٌ لا يَذْكُورِنَا وَمُحَرِّمُ عَلَى كَانُواْ يَفْتَرُونَ وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَدْهِ الأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لِللّهُ حَلَيْهِ الْفَتْرَاء وَمُحَرَّمٌ عَلَى كَانُواْ يَفْتَرُونَ وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَدْهِ الأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لِللّهُ حَكِيمٌ عَلَيْمٌ فَدْ خَسِرَ كَانُوا يَفْتَرُونَ وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَدْهِ الْأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لِللّهُ حَلَيْهِ الْمُ حَكِيمٌ عَلَيْمٌ فَدُ خَسِرَ وَالْمَا وَإِن يَكُن مَّيْنَةً فَهُمْ فِيهِ شُركَاء سَيَجْزِيهِمْ وَصَفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلَيْمٌ فَدْ خَسِرَ الْمَافِلُ وَالْمَالَوْلُهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلَيْمٌ فَدْ خَسِرَ

الَّذِينَ قَتَلُواْ أَوْلاَدَهُمْ سَفَهَا بِغَيْرِ عَلْمٍ وَحَرَّمُواْ مَا رَزَقَهُمُ اللَّهُ افْتِرَاء عَلَى اللَّهِ قَدَ ضَلُواْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ وَهُوَ الَّذِي أَنشَأ جَنَّات مَعْرُوشَات وَغَيْرَ مَعْرُوشَات وَالنَّخُلَ صَلُواْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ وَهُوَ الَّذِي أَنشَأ جَنَّات مَعْرُوشَات وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ كُلُواْ مِن تَمَسرِه إِذَا وَالزَّرْعَ مُخْتَلِفًا أَكُلُهُ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَابِهَا وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ كُلُواْ مِن تَمَسرِه إِذَا أَثْمَرَ وَآتُواْ حَقَّهُ يَوْمُ حَصَادِهِ وَلاَ تُسْرِفُواْ إِنَّهُ لاَ يُحِبُ الْمُسْسرِفِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٣ - المُسْسرونِينَ السياق.

فاتضح الفرق بين السياقين.

وقد اتسمت الآيتان كلتاهما بسمات السياق الذى وردت فيه كل آية منهما، فالآية الأولى في بيان ما يؤكل، من الفواكه والزرع وإليك إيضاح ذلك:

ا- قال تعالى فى الآية الأولى: ﴿وهو الذى أنزل من السماء ماع﴾ فبدأ بمرحلة ما قبل الإنبات وبَيَنَ أنه تعالى هو الذى أنزل الماء من السماء، ولم يذكر ذلك فى الآية الثانية.

٢- ذكر فى الآية الأولى أنه أخرج به نبات كل شىء على وجه العموم ولم يخصصه بنوع معين من أنواع النبات، وهو مما يدل على القدرة الباهرة، ولم يذكر مثل ذلك فى الآية الثانية.

٣- ذكر في الآية الأولى أنه اخرج منه خضرا مشيرا إلى تسلسل عطية النمو والإنبات، ولم يذكر مثل ذلك في الآية الثانية.

٤- ذكر في الآية الأولىأنه أخرج منه حبا متراكبا، ولم يشر إلى الحبوب في
 الآية الثانية.

أن المقصد الأول في الآية الأولى بيان قدرة الله البالغة – كما ذكرنا – فقال ﴿ ومن النخل من طلعها قنوان دانية ﴿ فذكر طلعها وقنوانها، في حين كان المقصد الأول في الآية الثانية ذكر المطعومات، فقال: ﴿ والنخل والزرع مختلفاً أكله ﴾

فذكر ما يؤكل من ثمار الزرع واختلاف أنواعه وطعومه ولم يشر إلى الطلع والقنوان.

آ- قال في الآية الأولى: ﴿ أَنظروا إلى ثمره إذا أثمر وينعه ﴾ وهو نظير تدبر وتأمل، في حين قال في الآية الثانية: ﴿ كلوا من ثمره إذا أثمر ﴾ فأنت ترى أن كل تعبير مناسب لسياقه، وانظر من ناحية أخرى إلى تناسب قوله: ﴿ مختلفاً أكله ﴾ ، مع قوله: ﴿ كلوا من ثمره إذا أثمر ﴾ .

٧- قال في الآية الأولى: ﴿إِن في ذلكم لآيات لقوم يؤمنون ﴿ وهي الآيات الدالة على قدرته وبديع صنعته، وقال في الآية الأخرى: ﴿ ولا تسرفوا إنه لا يحب المسرفين ﴾، فاتضح الفرق بين السياقين والأيتين.

ونعود الآن إلى أصل المسألة، وهو أنه لماذا قال في الأية الأولى: ﴿مشتبهاً وغير متشابه ﴾؟

إن الفعل (اشتبه) أكثر ما يفيد الالتباس والإشكال، وإن (تشابه) أكثر ما يفيد معنى التشابه بين الشيئين أو الأشياء والمشاركة بينها في معنى من المعانى، سواء أدى ذلك إلى الالتباس أم لم يؤد.

جاء في (القاموس المحيط): "تشابها واشتبها أشبه كل منهما الأخر حتى التبسا... وأمور مشتبهة ومشبهة كمعظمة مشكلة"(').

وجاء في (تاج العروس) أمور مشتبهة ومشبهة، كمعظمة أي مشكلة ملتبسة يشبه بعضها بعضا(٢).

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط (الشبه) ٢٨٦/٤.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس (أشبه) ٣٩٣/٩.

### 

وجاء فى (السان العرب): اشتبه على وتشابه الشينان واشتبها أشبه كل واحد منهما صاحبه، وفى التنزيل: ﴿مشتبها وغير متشابه ﴾... وأمور مشتبهة ومشبهة مشكلة يشبه بعضها بعضا...

وشُبّه عليه خلط عليه الأمر حتى اشتبه بغيره.... (وأتوا به متسّابها) فإن أهل اللغة قالوا معنى (متسّابها) يشبه بعضه بعضا في الجودة والحسن، وقال المفسرون: يشبه بعضه بعضا في الصورة ويختلف في الطعم... أبو العباس عن ابن الأعرابي... قال وسألته عن قوله تعالى: (وأتوا به متشابها) فقال: ليس من الاشتباه المشكل إنما هو من التشابه الذي هو بمعنى الاستواء.

وقال الليث: المشتبهات من الأمور المشكلات... واشتبه الأمر إذا اختلط، واشتبه على الشيء(١).

وجاء فى (المصباح المنير): "اشتبهت الأمور وتشابهت التبست فلم تتميز ولم تظهر، ومنه اشتبهت القبلة ونحوها... وتشابهت الأيات تساوت أيضا... فالمشابهة المشاركة فى معنى من المعانى والاشتباه الالتباس"().

فاتضح مما ذكرناه أن (الشتبه) أكثر ما يفيد الالتباس والإشكال، كقولهم (الشتبه عليه الأمر).

وأن (تشابه) أكثر ما يفيد المشاركة في معنى من المعانى سواء أدى إلى الالتباس أم لم يؤد.

ومعلوم أن الذى يستطيع أن يشبه الأمور حتى تلتبس على الناظر أو المتأمل، فلا يميز بينها أقدر من الذى يقدر على أن يجعل مجرد تشابه بين شيئين، وأن الأمور المشبهة كلما دقت كانت أدل على القدرة والبراعة.

<sup>(</sup>١) لسان العرب (شبه) ٣٩٨/١٧.

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير ٢٠٤.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_ ٥٥

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أن الأمور المشتبهة تحتاج إلى زيادة نظر وتأمل لادراك حقيقة أمرها، فوضع (مشتبها) في السياق الدال على قدرته وآياته وفي موضع الأمر بالنظر ﴿أنظروا إلى ثمره ﴾ دون الموضع الأخر مما ليس في هذا السياق، فكان كل تعبير أنسب في سياقه الذي ورد فيه.

وأما الجواب عن السؤال الثانى وهو أنه: لم قال فى الموضعين ﴿وغير متشابه ﴾ فنفى التشابه دون الاشتباه و ففى الاشتباه لا ينفى التشابه ينفى الاشتباه و نفى الاشتباه لا ينفى التشابه، وإيضاح ذلك أنك إذا قلت (هذان الشيئان غير متشابهين) فقد نفيت التشابه بينهما و نفيت الاشتباه من باب أولى، وذلك لأن الاشتباه إنما يحصل من شدة التشابه بين الشيئين، فإذا نفيت التشابه زال الالتباس والاشتباه.

أما إذا (هذا الشيئان غير مشتبهين) فقد نفيت الاشتباه و عدم التمييز بينهما، ولكنك لم تنف التشابه، فقد يكون بينهما تشابه لا يوقع في اللبس، فلو قال في الآية الأولى (مشتبها وغير مشتبه) لكان نفى عنه الاشتباه ولم ينف عنه التشابه، فعلى هذا يمكن أن يكون النوعان متشابهين في وجه من الوجوه، فأراد أن ينفى ذلك، فقال: (وغير متشابه) وهذا أدل على القدرة فإن جعل الأشياء بعضها متشابه وبعضها مختلف أدل على القدرة من جعلها كلها متشابهة أو جعلها كلها مختلفة، والله أعلم.

٢- قال تعالى: ﴿كَأَتُهُمْ أَعْجَازُ نَخْلُ خَاوِيَةٌ﴾ [الحاقة: ٧]، وقال: ﴿كَأَتُهُمْ أَعْجَازُ نَخْلُ مُنْقَعِرٍ﴾ وانتها نَخْلُ مُنْقَعِرٍ﴾ [القمر: ٢٠]، فذكر صفة النخل في آية القمر، فقال: ﴿نَخْلُ مُنْقَعِرٍ﴾ وانتها في الحاقة، فقال: ﴿نَخْلُ حَاوِيَ ـ قُمَ اسبب ذلك وهل يصح وضع إحداهما مكان الأخرى؟

لقد ذكر علماء العربية والمفسرون أن النخل اسم جنس يذكر نظراً للفظ ويؤنث نظراً للمعنى، وإنما وضع كل صفة بمكانها مراعاة للفاصلة(١)، والذي أره أن

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط ١٧٩/٨، روح المعانى ١٨٤/٨، الكشاف ١٨٤/٣.

ذلك مراعى فيه المعنى أيضاً وليس للفاصلة وحدها، وإن كانت الفاصلة تقتضى أن تكون كل لفظة بمكانها، إن العرب قد تؤنث للكثرة وتذكر للقلة، وذلك كما فى قوله تعالى: ﴿وقال نسوة فى المدينة ﴾ و ﴿قالت الأعراب آمنا ﴾ فذكر (قال) لأن النسوة قلة وأنث (قالت) لأن الأعراب كثرة (أ)، وقد تؤنث للمبالغة نحو: راوية وداهية (أ).

والنخل في آية الحاقة أكثر منه في آية القمر يدل على ذلك السياق، قال تعالى في الحاقة: ﴿وَأَمَّا عَادٌ فَأَهْلِكُوا بريح صرْصَرِ عَاتِيَة سَخَرَهَا عَلَى يُهِمْ سَبِعْ لَيَالِ فَي الحاقة: ﴿وَأَمَّا عَادٌ فَأَهْلِكُوا بريح صرْصَرِ عَاتِيَة سَخَرَهَا عَلَى يُهِمْ سَبِعْ لَيَالِ وَتُمَاتِيَة أَيَّام حُسُومًا فَتَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صرَّعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلُ خَاوِية فَهَلْ تَسرَى لَهُم مِّن بَاقِيَة ﴾ [الحاقة: ٦-٨].

وقال في سورة القمر: ﴿ كَذَّبَتْ عَادٌ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَتُذُرِ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ ريحًا صَرَصَرًا فِي يَوْمِ نَحْسٍ مُسْتَمِرٌ تَنزِعُ النَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْسَلِ مُنقَعِسِ ﴾ [القمر: ١٨-٢]، ويتضح من سياق الآيات ما يأتي:

ا- أنه قال في القمر: ﴿أَنَا أَرْسَلْنَا عَلِيهِم رَيْحاً صَرَصَراً ﴾، وقال في الحاقة: ﴿بريح صرصر عاتية ﴾، فزاد في وصف الريح في الحاقة فقال: ﴿عاتية ﴾ فهي أشد مما في القمر، وإذا كانت كذلك كان تدمير ها أكبر وأبلغ واقتلاعها أكثر.

٢- قال فى القمر: ﴿ فَى يوم نحس مستمر ﴾ ، وقال فى الحاقة: ﴿ سخرها عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسوما ﴾ فذكر فى القمر أنه أرسلها عليهم فى يوم ، وذكر فى الحاقة أنه سخرها عليهم سبع ليال وثمانية أيام ، فزاد فى وقت التدمير والعذاب، ولا شك أن طول المدة يقتضى تدميرا أكثر وأبلغ، فالريح تقتلع وتدمر فى سبع ليال وثمانية أيام أكثر مما تفعله فى يوم ، فزاد فى النخل المقتلع فى الحاقة .

<sup>(</sup>١) انظر معانى القرآن ١١٥٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر شرح التصريح ٢٨٨/٢، شرح ابن يعيش ٩٨/٥، الهوامع ١٧٠/٢.

٣- ولما زادت الريح عتوا وأعدا في الحاقة ذكر أنها استاصلتهم كلهم فلم تبق منهم أحداً، فقال: ﴿فَهِل ترى لهم من باقية﴾، ولم يقل مثل ذلك في القمر.

3- أن النخل المتقعر معناه المتخلع عن معارسة الساقط على الأرض(۱)، ومعنى (خاويسة) خربة(۱)، وقيل: خلت أعجازها بلى وفساداً(۱)، ومثل: "الخاوية معناها معنى المنقلع وقيل لها إذا انقلعت خاوية، لأنها خوت من منبتها التى كانت تنبت فيه وخوى منبتها منه النخل الخاوية تشمل النخل المنقعر وزيادة فكل نخل منقعر هو خاو، وليس كل خاو منقعرا، فأنت الخاوية، لأنه أكثر من المنقعر وإن دماره أبلغ، وجعلها في سياق الدمار الشامل، ومن هذا يتبين:

١- أن الخاوى أكثر من المنقعر.

٢- أنّت الخاوى، فقال (خاوية) فزاد كثرة ومبالغة، لأن التأنيث قد يأتى للكثرة والمبالغة.

٣- وضع النخل الكثير المدمر مع الريح المتصفة بزيادة التدمير وهي صفة العتو (ريح صرصر عاتية).

٤- ووضعه أيضاً مع زيادة وقت التدمير و هو سبع ليال وثمانية أيام بخلاف ما دمر في يوم.

٥- ووضعه مع استنصال القوم، فلم ينج منهم أحد.

فأنت ترى أنه لو لم تكن الفاصلة تقتضى ما وضع لاقتضاه المعنى، فزاد حسنا على حسن، فلا يصح وضع إحداهما مكان الأخرى، والله أعلم

<sup>(</sup>١) انظر روح المعانى ٧٧/٧٨، البحر المحيط ١٧٩/٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ١٢/٤؛ فتح القدير ٥/٤٧٠.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ١١/٨ ٣٢.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (خوى) ٢٦٩/١٨.

# الإفراد والتثنية والجمع

قد يستعمل القرآن الكريم المفرد في موطن ويستعمل المثنى في موطن آخر يبدو شبيها بالأول، وقد يستعمل جمعاً في موطن ويستعمل جمعاً أخر للمفردة نفسها في موطن أخر، وقد يستعمل المفرد في موطن هو من مواطن الجمع، وما إلى ذلك من المواطن التي تستدعى التأمل والنظر.

١- فمن قوله تعالى: ﴿فَأَتْتِا فِرْعَـوْنَ فَقُولَـا إِنَّا رَمنُـولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ
 [الشعراء: ١٦].

وقوله: ﴿ فَأَتْيَاهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ [طه: ٤٧]. وقوله: ﴿ وَلَقَدُ أُرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا إِلَى فَرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَقَالَ إِنِّي رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الزخرف: ٢٤].

فقال في آية الشعراء: ﴿إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ بالإخبار بالمفرد عن المثنى.

وقال في آية طه: ﴿إِنَّا رَسُولَا رَبِّكَ﴾ بالأخبار بالمثنى عن المثنى، وقال في الزخرف: ﴿إِنِّي رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ بالإخبار بالمفرد عن المفرد، وبالرجوع إلى سياق الآيات يتضح سبب الاختلاف.

ففى سورة الشعراء ورد ذكر لهرون مع موسى، غير أن القصة مبنية على الوحدة، لا على التثنية، فقد قال على لسان موسى ﴿قَالَ رَبِ إِنِّي أَخَافُ أَن يُكَذَّبُونِ وَيَضِيقُ صَدْرِي وَلَا يَنطَلِقُ لسَانِي فَأَرْسِلْ إِلَى هَارُونَ وَلَهُمْ عَلَيَّ ذَنبٌ فَأَخَافُ أَن يَعَنْمُ فُن فَتُولًا إِنَّا مَعَكُم مُسْتَمِعُونَ فَأْتِيَا فَرْعَوْنَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِ الشَّعَلَمِينَ أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بني إسْرَائيلَ﴾ [الشعراء: ١٢-١٧].

تُم ينتقل إلى الوحدة: ﴿ قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴾ [الشعراء: ١٨]. ويستمر النقاش مع موسى وحده: بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_ ١٩٩

﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٣] ، ﴿قَالَ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْمُرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُم مُوقِتِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٤] ، ﴿قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمُ السَّوْلَكُمُ الَّذِي أُرْسِلَ إِلَى يُكُمْ لَمَجْنُونَ ﴾ السَّوْلَكُمُ الَّذِي أُرْسِلَ إِلَى يُكُمْ لَمَجْنُونَ ﴾ السَّعراء: ٢٧] ، ﴿قَالَ رَبُ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُمْ تَعْقَلُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٧] ، ﴿قَالَ رَبُ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُمْ تَعْقَلُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٨] .

ثم يوجه فرعون الكلام إلى موسى مهددا له: ﴿قَالَ لَئِنِ اتَّخَذْتَ إِلَهَا غَيْسِرِي لَأَجُعَلَنَكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٩]، قال له موسى: ﴿قَالَ أُولَوْ جَنْتُكَ بِشَسِيْءٍ مُبِينِ ﴾ [الشعراء: ٣٠]، قال: ﴿قَالَ فَأْتَ بِهِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّدقينَ ﴾ [الشعراء: ٣١]، ﴿قَالَ فَأْتَ بِهِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّدقينَ ﴾ [الشعراء: ٣١]، ﴿قَالَ لَمْمَا لِمُورِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِنْ أَرْضَكُم بِسِحْرِهِ فَمَاذَا لَمَا مِرْفِنَ ﴾ [الشعراء: ٣٠].

فى حين بنى الكلام فى سورة طه على التثنية: ﴿ الدُّهَبُ أَنتَ وَأَخُوكَ بِآيَاتِي وَلَا تَنْيَا فِي ذِكْرِي ادُهُبَا إِلَى قَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى ﴾ [طه:٤٢، ٤٣].

ويستمر الكلام على التثنية، وإليك الفرق بين السياقين:

في طه: في الشعراء:

﴿ قَالَا رَبَّنَا إِنَّنَا نَحَافُ أَن يَقْرُطُ عَلَيْنًا ﴿ وَلَهُ مَ عَلَى يَ ذَلَب فَأَخَافُ أَن أَوْ أَن يَطْغَى ﴾ يَقْتُلُونِ ﴾

﴿ قَدْ حِنْنَاكَ بَآيَةٍ مِّن رَّبِّكَ ﴾ ﴿ أُولُو حِنْتُكَ بِشَيْعٍ مُّبِينٍ ﴾

﴿ قَالُوا إِنْ هَذَان لَسَاحِرَان يُريدَان ﴿ قَالَ لِلْمَلَا حَوْلُهُ إِنْ هَذَا لَسَاحِرٌ اللهُ يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُم أَن يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُم وَيَدْهَبَا بِطريقتِكُم المُثلَى ﴾ بسخره فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴾ ويَدْهَبَا بِطريقتِكُمُ المُثلَى ﴾

فلما بنى الكلام فى [طه] على التثنية قال: ﴿إِنَّا رَسُولا رَبِكُ اللَّهِ الرَّسُولَ وَلَمَا بنى الكلام فى الشعراء على الوحدة مع إشارات إلى هارون قال: ﴿إِنَّا رَسُولُ رَبِ الْعَالَمِينَ ﴾ بإفراد الرسالة وتثنية الضمير.

ولما لم تكن آية إنسارة إلى هارون في الزخرف قاله بإفراد الضمير والرسول: ﴿إِنِّي رسول رب العالمين﴾، فجعل كل تعبير في موطنه الذي هو أليق به. ٢- ومن ذلك استعمال (طفل) و (أطفال) فهو يستعمل الطفل والأطفال للجمع، قال تعالى: ﴿أَمُّ نُخْرِجُكُمْ طَفْلًا﴾ [الحج: ٥] وقال: ﴿أَشُمُّ يُخْرِجُكُمْ طَفْلًا﴾ [الحج: ٥] وقال: ﴿أَشُمّ يُخْرِجُكُمْ طَفْلًا﴾ [عافر: ٢٧] وقال: ﴿أَو الطَفْلُ النَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النَّسَاءِ﴾ [النور: ٢١].

فى حين قال: ﴿وَإِذَا بَلَغَ الْأَطْفَالُ مِنكُمُ الْحُلُمَ فَلْيَسْتَأْذِنُوا﴾ [النور: ٥٩]، فاستعمل الطفل والأطفال للجمع، فما سبب ذلك؟ ولماذا خص كل موطن بما استعمل فيه؟

إن العرب قد تستعمل كلمة (طفل) للمذكر والمؤنث المفرد والمثنى والجمع، فتقول: جارية طفل، وجاريتان طفل، وجوار طفل، وغلام طفل، وغلمان طفل، كما تستعملها على القياس، فتقول: طفل وطفلة وطفلان وطفلتان واطفال وطفلات (۱۰)، فاستعمل (الطفل) للجمع معروف عند العرب وبه جرت السنتهم، أما سبب تخصيص كل موطن بالاستعمال الذي ورد فيه فهذا يظهر من السياق.

قال تعالى فى سورة الحج: ﴿ إِنَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنتُمْ فِي رَيْبِ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْتُهُ مَن تُرَاب ثُمَّ مِن تُطْفَة ثُمَّ مِنْ عَلَقَة ثُمَّ مِن مُضْغَة مُّخَلَقَة وَغَيْس مُخَلَّقَة وَغَيْس مُخَلَّقَة وَغَيْس مُخَلَّقَة وَتُعَيْس مُن يُتَوقَقَى وَمنكُم مَن يُرَدُ إِلَى أَرْذَل الْعُمْر ﴾ [الحج: ٥].

وقال في سورة غافر: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِنْ تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَة ثُمَّ مِنْ عَلَقَة ثُمَّ مِنْ عَلَقَة ثُمَّ مِنْ عَلَقَة ثُمَّ مِنْ عَلَقَة ثُمَّ مِنْ قَبْلُمُ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخًا وَمَنِكُم مَّن يُتَوَفَّى مِن قَبْلُ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخًا وَمَنِكُم مَّن يُتَوَفَّى مِن قَبْلُ وَلَيَّا بُغُوا أَجَلًا مُسْمَعًى وَلَعَلَّونَ ﴾ [غافر: ٦٧].

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب (طفل) ١١/٥٢٤.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_

وقال فى سورة النور: ﴿ إِنَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأْذِنكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتُ أَيْمَاتُكُمْ وَالّذِينَ لَمْ يَبِلُغُوا الْحَلُمَ مِنكُمْ ثَلَاثَ مَرَّاتِ ﴾ [النور:٥٨] ﴿ وَإِذَا بِلَغَ الْأَطْفَالُ مِنكُمُ الْحَلُمَ فَنْيَسْنَا أَذْنُوا كَمَا اسْتَأْذَنَ الَّذِينَ مِن قَبِنْهِمْ ﴾ [النور:٥٩].

فقال في آية الحج: ﴿ أَمْ نَحْرِكُم طَفَلاً ﴾ وقال في آية غافر: ﴿ أَمْ يَحْرِجُكُم طَفَلاً ﴾ في حين قال في آية النور: ﴿ وإذا بلغ الأطفال منكم الحلم ﴾ ذلك أن آيتي الحج وغافر تتكلمان على خلق الإنسان من تراب ثم من نطفة ثم علقة، فبني الكلام على خلق الجنس وليس على خلف الإفراد، فلم يقل خلقناكم من نطف ثم من علقات، أو ثم من مضغات، بل بناه على المفرد الذي يفيد الجنس، والنطفة والعقلة والمضغة نخرج طفلاً لا أطفالاً، فناسب ذلك التعبير بالجنس، فقال: ﴿ ثم نخرجكم طفلاً ﴾ في آية الحج، و﴿ مُما زاد ذلك حسنا أن كلمة (طفل) تستعمل في كلام العرب للمفرد والجمع، فكانت أنسب من كل ناحية.

وأما آية النور فمبنية على الجمع لا على الإفراد ولا على الجنس وهي مبنية لعلاقات الإفراد في المجتمع فقال: ﴿يَا أَيِهَا الذِّينَ آمنوا ليستأذنكم الدَّينَ ملكت أيمانكم والذين لم يبلغوا الحلم منكم﴾.

والذين لم يبلغوا الحلم هم الأطفال وليس طفلا واحدا، ولذلك قال: ﴿وَإِذَا بِلَغُ الْأَطْفَالُ مَنْكُم الْحَلْمِ ﴾ بصيغة الجمع فناسب ذلك ما قبله ولا يناسبه الإفراد، لأن الكلام على الجمع.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أن آية النور في الكلام على العلاقات الاجتماعية وهذا يتطلب مجتمعاً لا فرداً فناسب الجمع أيضاً.

وقد تقول: إنك ذكرت أن كلمة (طفل) قد تكون للجمع، فلماذا كانت كلمة (أطفال) أنسب ههنا؟

٩٢ \_\_\_\_\_ بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

والجواب أن كلمة (طفل) قد تكون للمفرد وهي في المفرد أشهر منها في الجمع، في حين أن سياق آية النور ليس فيه احتمال إفراد، فناسب التعبير موطنه من كل ناحية.

وأما قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُبدُينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَلَا يُبدينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ آبَاتِهِنَّ أَوْ آبَاتِهِنَّ أَوْ آبَاتِهِنَّ أَوْ أَبْنَاء بِعُولَتِهِنَّ أَوْ إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بِنِي إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بِنِي أَخْوَانِهِنَّ أَوْ بِنِي إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بِنِي أَخْوَانِهِنَّ أَوْ بِنِي إِخْوانِهِنَّ أَوْ بِنِي أَخْوانِهِنَّ أَوْ الطَّفْلِ الْإِرْبَة مِن الرِّجَالِ أَوِ الطَّفْلِ الْإِرْبَة مِن الرِّجَالِ أَوِ الطَّفْلِ النَّابِعِينَ غَيْرِ أُولِي الْإِرْبَة مِن الرِّجَالِ أَوِ الطَّفْلِ اللَّهِ الْهِنَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النَّسَاء ﴾ [النور: ٣١].

ونود هذا أن نسجل الملاحظات الآتية:

ا- أن كلمة (الطفل) اسم جنس، فهو يشمل كل الأطفال، تقول (الطفل لا يعى) وتقصد به عموم الأطفال، وبهذا المعنى يكون أشمل من الجمع فإنك إذا قلت (لا أطفال في الدار) لا تنفى أن يكون فيها طفل أو طفلان، فإن قلت (لا طفل في الدار) نفيت عموم الجنس، الواحد والاثنين والجمع.

٢- أن كلمة (طفل) قد تصف بها العرب الواحد والمثنى والجمع المذكر والمؤنث كما ذكرنا، فبهذا المعنى تشمل الواحد والاثنين والجمع المذكر والمؤنث.

"- أن كلمة (طقل) في الآية أشمل وأعم من جميع المذكورين، ذلك أن البعل مختص بالمرأة فهو يخص واحداً بعينه والآباء كذلك، وكذلك أبو البعل وأبناء البعل وأبناء المرأة أو ملك يمينها.

أما الطفل فهو عام غير مختص بقرابة، بل يشمل جميع الأطفال فناسب

٤- أن المذكورين في الآية أشخاص متعددو الإحساس والمواقف بالنسبة إلى الجنس والزينة، فكل واحد له إحساس خاص به، وأما الأطفال الذين لم يظهروا على

عورات النساء فموقفهم واحد متجانس وهو عدم التمييز، فكأنهم شخص واحد لا تمايز بينهم فأفردهم وجعلهم كأنهم شخص واحد.

فكأن الإفراد ههذا أنسب، والله أعلم.

وقوله فى سورة الأحزاب: ﴿ لَمَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَ فِي آبَائِهِنَ وَلَمَا أَبْنَالِهِنَ وَلَمَا أَبْنَاءَ إِخْوَائِهِنَ وَلَمَا أَبْنَاءَ أَخَوَائِهِنَ وَلَمَا نُسِمَائِهِنَّ وَلَمَا مَلَكَتُ أَيْمَانُهُنَّ وَلَمَانُهُنَّ وَلَمَانُهُنَ وَلَمَانُهُنَّ وَلَمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلَّ شَيَء شَهِيدًا ﴾ [الأحزاب:٥٥].

وههنا سؤالان:

الأول: لم قال في آية النور: ﴿ وَلَمَا أَبْنَاء إِخُو آتِهِنَ وَلَمَا أَبْنَاء أَخُو آتِهِنَ ﴾ وقال: ﴿ أَوْ أَبْنَانُهِنَ أَوْ أَبْنَاء بُعُولَتِهِنَ ﴾ فاستعمل مرة (بني) ومرة أبناء؟

والسؤال الثاني: لم قال في آية الأحزاب: ﴿ ولا أبناء إخوانهن ولا أبناء أخواتهن ولا أبناء أخواتهن ولم يقل: ﴿ ولا بني إخوانهن ولا بني أخواتهن كما قال في النور؟

والجواب عن السؤال الأول ان لفظة (بني) تدل يعلى الكثرة وأنها تشمل اكثر مما يشمله الأبناء نحو بني أدم وبني إسرائيل، ولذلك يستعمل القرآن (بني آدم) لمجموع البشر، و (بني إسرائيل) لهؤلاء القوم على مر العصور، ولم يستعمل أبناء أدم ولا أبناء إسرائيل.

وبنو الإخوان وبنو الأخوات هم أكثر المذكورين في الآية، فإن الإخوان قد يكونون إخوانا أشقاء، وقد يكونون إخوانا من الأم، وقد يكونون إخوانا من الأب، وحكم هؤلاء جميعاً واحد فيما ذكر.

وكذلك الأخوات فانهن قد يكن أخوات شقائق وقد يكن أخوات لأم وأخوات لأب وحكم أبناء هؤلاء جميعا واحد أيضا.

وهؤلاء أكثر من أبناء المرأة وحدها وأكثر من أبناء البعولة وحدهم، فاستعمل (أبناء) لما هو أقل، و (بني) لما هو أكثر، جاء في (روح المعالى): "والمراد بالإخوان ما يشمل الأعيان وهم الأخوة لأب واحد وأم واحدة، وبني العلات، وهم أبناء الرجل من سنوة شتى، والأخياف، وهم أولاد المرأة من آباء شتى، ونظير ذلك في الأخوات، واستعمل (بني) معهم دون (أبناء) لأنه أوفق بالعموم وأكثر استعمالا في الجماعة ينتمون إلى شخص مع عدم اتحاد صنف قرابتهم فيما بينهم، ألا ترى أنك كثيرا ما تسمع بني آدم وبني تميم، وقلما تسمع أبناء آدم وأبناء تميم.

وفيما نحن فيه يجتمع للمرأة ابن اخ وشقيق وابن اخ لأب وابن أخ لأم، بل قد يجتمع لها أبناء أخ شقيق أو أخوة الشقاء أعيان وبنو علات وأبناء أخ أو أخوة لأب وأبناء أخ أو أخوة لأم كذلك.

ويتأتى مثل ذلك فى ابن الأخت، لكن لا يتصور هنا بنو العلات، كما لا يتصور فى أبناء (١) الأخ الأخياف والاجتماع فى أبنائهن وأبناء بعولتهن إن اتفق، لكنه لبس بتلك المثابة".

أما الجواب عن السؤال الثاني، وهو أنه لم قال في آية الأحزاب: ﴿ولا أَبِنَاءَ أَخُوانَهُنَ ولا أَبِنَاءَ أَخُواتَهِنَ﴾ ولم يقل: (بني أخوانهن) أو (بني أخواتهن)، كما قال

<sup>(</sup>١) روح المعانى ٢/٨ ٤ ١-٣ ١٠.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_ ٥٠

فى آية النور، فذلك لأن آية الأحزاب فى نساء النبى، فأبناء إخوانهن وأبناء أخواتهن أقل مما فى آية النور، فاستعمل لذلك (أبناء)، والله أعلم.

٤- ومن ذلك استعمال النخل والنخيل، فقد يستعمل القرآن أحيانا (النخيل) ويستعمل أحيانا (النخيل) وذلك نحو قوله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّخْلِ مِن طَنْعِهَا قَنْوَانٌ دَانِيَةٌ وَجَنَّاتٍ مِنْ أَعْنَابٍ﴾ [الأنعام: ٩٩]، وقوله: ﴿وَالنَّخْلُ بَاسِقَاتٍ لَّهَا طَلْعٌ نَصِيدٌ﴾ [ق: ١٠].

فى حين قال: ﴿ لِيُنبِتُ لَكُم بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّخِيلَ وَالأَعْنَابَ وَمِن كُللِّ الثَّمَرَاتِ ﴾ [النحل: ١١].

وقال: ﴿ وَمِن تُمَرَاتِ النَّخِيلِ وَالأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنَا ﴾ [النحل: ٢٧] فما الفرق بينهما؟

لقد ذهب السهيلى إلى أن كلمة (النخيل) تفيد الكثرة، وذلك لأنها تتناول الصغير والكبير، أما النخل فهو خاص بالمثمر، وعلى هذا يكون النخل أقل عددا من النخيل.

جاء في (البرهان): "قال السهيلي في (الروض الأنف): إذا قلت: عبيد ونخيل فهو اسم يتناول الصغير والكبير من ذلك الجنس، قال تعالى: ﴿وَرْرَعَ وَنَحْيِلُ﴾، وقال: ﴿وَمَا رَبِكُ بِظُلَمَ للعبيد﴾ وحين ذكر المخاطبين منهم، قال (العباد)، ولذلك قال حين ذكر المثمر (۱) من النخيل: ﴿وَالنَحْلُ بِاسَقَاتُ﴾، و ﴿أعجاز نَحْلُ منقعر﴾ فتأمل الفرق بين الجمعين في حكم البلاغة واختيار الكلام"(۱).

والذى أراه العكس فإن النخل أكثر من النخيل، وذلك ان النخل اسم جنس جمعى والنخيل جمع، واسم الجنس اشمل وأعم من الجمع، كما قرره علماء اللغة،

<sup>(</sup>١) في البرهان: الثمر، وما أثبتاه أشبه بالصواب.

<sup>(</sup>٢) البرهان ١١/٤.

وكما هو فى الاستعمال القرآنى، ذلك أن اسم الجنس يشمل المفرد والمثنى والجمع ويقع على القليل والكثير، فيصبح أن يقول من أكل تمرة واحدة: (لقد أكلت التمر)، ولا يصبح أن يقول: (أكلت تمرتين ولا تمرات ولا تموراً) ويصبح أن يقول من شاهد نخلة واحدة أو نخلتين: (لقد شاهدت النخل)، ولا يقول: (شاهدت النخيل ولا النخلات).

جاء فى (شرح الرضى على الشافية): "اعلم أن الاسم الذى يقع على القليل والكثير بلفظ المفرد فإذا قصد التنصيص على المفرد جىء فيه بالتاء يسمى بأسم الجنس

وأما المعنى فلوقوع المجرد من التاء منه على الواحد والمثنى أيضا، إذ يجوز لك أن تقول: أكلت عنبا أو تفاحاً مع أنك لم تأكل إلا واحدة أو اثنتين، بل قد يجىء شيء منه لا يطلق إلا على الجمع، وذلك من حيث الاستعمال لا من حيث الوضع كالكلم والأكم وهو قليل، فتقول: مثل هذا الاسم إذا قصدت إلى جمع قلته جمعته بالألف والتاء، وإذا قصدت الكثرة جردته من التاء، فيكون المجرد بمعنى الجسم الكثير نحو: نملة ونمل ونملات(۱).

وجاء فى (شرح الرضى على الكفاية): "ويخرج أيضا - يعنى عن الجمع - اسم الجنس، أى الذى يكون الفرق بينه وبين مفرده بالتاء، نحو: تمرة وتمر، أو بالياء نحو رومى وروم، وذلك لأنها لا تدل على آحاد اللفظ إذ اللفظ لم يوضع للأحاد، بل وضع لما فيه الماهية المعينة، سواء كان واحدا أو مثنى أو جمعا.

إن اسم الجنس يقع على القليل والكثير فيقع (على)(١) التمرة والتمرتين والتمرات وكذا الروم، فإن أكلت تمرة أو تمرتين وعاملت روميا أو روميين جاز لك

<sup>(</sup>١) شرح الرضى على الشافية ١٩٣/٢ ١٩٦١.

<sup>(</sup>٢) زيادة يقتضيها السياق.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_ ١٧

أن تقول: أكلت التمر وعاملت الروم، ولو كانا جمعين لم يجز ذلك كما لا يقع رجال على رجل ولا رجلين(١).

وأما ما ذكره السهيلى فى (الروض الأنف) ففيه نظر من حيث اللغة ومن حيث اللغة ومن حيث الاستعمال القرآنى، فإن الله كما قال: ﴿وما ربك بظلام للعبيد﴾ قال: ﴿وما الله يريد ظلماً للعباد﴾ وكما قال: ﴿والنخل باسقات لها طلع نضيد﴾ فذكر المثمر فإنه قال: ﴿ونخيل صنوان وغير صنوان يسقى بماء واحد ونفضل بعضها على بعض فى الأكل﴾ وهو مثمر أيضا، وقال: ﴿ومن ثمرات النخيل والأعناب تتخذون منه سكراً ورزقاً حسناً﴾ فالنخيل بقال له للمثمر وغيره وكذلك النخل.

أما الفرق بينهما فما ذكرناه وهو أن النخل أعم وأشمل من النخيل لأنه اسم جنس جمعى، وهذا ما قرره علماء اللغة ويؤيده الاستعمال القرآني، يدل على ذلك أن القرآن أورد (التخيل) في ثمانية مواضع وهي فيها لا تفيد الشمول.

فقد قال: ﴿ أَيْوَدُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مَّن نَّخِيلِ وَأَعْنَابِ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ وَلَهُ ذُرِيَّةٌ ضُعَفَاء﴾ [البقرة:٢٦٦].

وقال: ﴿ أُو تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِّن تَخِيلٍ وَعِنَبٍ فَتُفَجِّرَ الأَنْهَارَ خِلالَهَا تَفْجِيرًا ﴾ [الاسراء: ٩١].

وقال: ﴿فَأَنْشَأْنَا لَكُم بِهِ جَنَّاتٍ مِّن نَّخِيلٍ وَأَعْنَابٍ لَّكُمْ فِيهَا فَوَاكِهُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ﴾ [المؤمنون: ١٩].

وقال: ﴿وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّاتٍ مِن نَّخِيلٍ وَأَعْنَابٍ وَفَجَرْنَا فِيهَا مِن الْعُيُـونِ ﴾ [يس: ٣٤].

. فأنت ترى فى هذه الآيات الأربع أنه جعل النخيل فى جنات فلا يشمل ما فى غير الجنات فلا تدخل فيها النخلة الواحدة أو النخلتان وقليل النخل.

<sup>(</sup>١) شرح الرضى على الشافية ١٨٧/٢.

وقال: ﴿ وَفِي الأَرْضِ قَطَعٌ مُتَجَاوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ مِّنْ أَعْنَابٍ وَرْرَعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ يُسْقَى بِمَاء وَاحِدٍ وَنُفَضَّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الأُكُلِ ﴾ [الرعد: ٤].

فقال: ﴿يسقى بماء واحد﴾، فخرج ما لم يسق بماء واحد.

وقال: ﴿ وَمِن تُمَرَاتِ النَّحِيلِ وَالأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقُ حَسَسْنًا ﴾ [النحل: ٦٧]، فخرج منه ما لم يتخذ منه السكر.

أما النخل فهو عام يشمل الصغير والكبير المثمر وغيره، سواء كان في جنات أم في غيرها وسواء كانت نخلة واحدة أو أكثر.

قال تعالى في وصف الجنة: ﴿فِيهِمَا فَاكِهَةٌ وَنَخُلٌ وَرُمَّانَ ﴾ [الرحمن: ٦٨]، ونخل الجنة كثير كثير.

وقال: ﴿أَتُتْرَكُونَ فِي مَا هَاهُنَا آمِنِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ وَزُرُوعٍ وَتَخْلِ طَلْعُهَا هضيمٌ﴾ [الشعراء: ٢٤١-١٤٨].

والنخل ههذا يشمل ما في الجنات وغيرها.

وقال: ﴿وَالْأَرْضَ وَصَعَهَا لِلْأَنَامِ فِيهَا فَاكِهَةٌ وَالنَّخُلُ ذَاتُ الْأَكْمَامِ﴾ [الرحمن: ١٠، ١١].

و هو يشمل جميع النخل سواء كان في جنات أم لم يكن.

وقال: ﴿ تَنْزَعُ النَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْل مُنْقَع ﴾ [القمر: ٢٠].

وقال: ﴿فَتَرَى الْقُومَ فيها صرعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلِ خَاوِيَةٍ ﴾ [الحاقة: ٧].

وقال: ﴿ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فَي جُذُوعِ النَّخُلُ ﴾ [طه: ٧].

وقال: ﴿ وَالنَّخُلُّ بَاسِفَاتِ لَّهَا طُلْعٌ نَصْيِدٌ ﴾ [ق: ١٠].

فأنت ترى أنه لم يخصص النخل بشىء، فهو أعم من النخيل وأشمل، وقد تقول: ولكن القرآن قد يستعملها استعمالاً وأحدا، وذلك نحو قوله تعالى فى سورة النحل: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاء لَكُم مِنَّهُ شَرَابٌ وَمِثْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ

اللاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_ ٩٩ المائية الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_ ٩٩

يُنبِتُ لَكُم بِهِ الزَّرْعَ وَالْزَيْتُونَ وَالنَّخِيلَ وَالأَعْتَابَ وَمِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لُقَوْم يَتَفَكَّرُونَ﴾ [النحل:١٠،١٠].

وقوله في سورة عبس: ﴿فَلْينظُرِ الْإِنسَانُ إِلَى طَعَامِهِ أَنَّا صَبَبَبْنَا الْمَاء صَبًّا ثُمَّ شَفَقْتَا الْأَرْضَ شَفَّا فَأَنبَتْنَا فِيهَا حَبًّا وَعِنبًا وَقَضْبًا وَزَيْتُونًا وَنَخْلًا وَحَدَائِقَ غُلْبًا وَفَاكِهَةً وَأَبًّا﴾ [عبس: ٢٤-٣].

فاستعمل النخل والنخيل لما يخرج من الأرض على وجه العموم ولم يخصص النخيل بشيء.

والحق أن السياق مختلف وأن (النخل) في عبس أكثر من (النخيل) في النحل والبك ما يوضع ذلك:

۱- أنه قال في النحل: ﴿ هو الذي أنزل من السماء ماء ﴾ ، وقال في عبس: ﴿ أَنَا صِبِنَا الماء صِبِا ﴾ ، والصب أكثر من الإنزال علاوة على أنه أكده بقوله: ﴿ صِبِا ﴾ .
 إصبا ﴾ .

٢- جعل الماء في النحل للشراب والشجر، فقال: (الكم منه شراب ومنه شجر) في حين خصص الماء في عبس للطعام ولم يذكر الشراب، فالماء المعد للزراعة في عبس أكثر فإنه لم يخصص قسما منه للشرب، بل جعله للطعام خاصة.

٣- ثم إن المنتوجات في عبس أكثر، فقد ذكر في النخل: الزرع والزيتون والنخيل والأعناب ومن كل الثمرات، وذكر في عبس الحب والعنب والقضب والزيتون والنخل والحدائق الغلب، وهي الملتفة الكثيرة الشجر والفاكهة والأب، فلما زاد في الماء المخصص للزرع في عبس زادت المنتوجات في النوع والكمية.

٤- ذكر النخيل والأعناب بصورة الجمع في النحل، وذكر النخل والعنب
 بصورة اسم الجنس الجمعي في عبس وهو أكثر.

٥- قال في النحل: ﴿هو الذي أنزل من السماء ماء... ينبت لكم به الزرع﴾
 بإسناد الفعل إلى ضمير الغيبة، وقال في عبس: ﴿أَنَا صببنا الماء صبا، تُـم شَـقتنا

الأرض فأنبتنا بإسناد الفعل إلى ضمير المتكلم بصيغة الجمع التعظيم، وهذا يقتضى الزيادة في التفضل على الإنسان فيما ذكر.

آ- ثم انظر كيف انه لما زاد في الكمية والأنواع في (عبس) جاء بضمير الجمع، فقال: (أنا. صببنا. شققنا. فأنبتنا)، وجاء بضمير الإفراد في (النحل)، ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿وَيَرَّلْنَا مِنَ السَّمَاء مَاء مُبَارِكًا فَأَنبَتْنَا بِه جَنَّاتُ وَحَبِّ الْحَصِيد وَالنَّحْل بَاسِقَات لَهَا طَلْعٌ نَصِيدٌ رِزْقًا للْعِبَادِ وَالْحَيْيِنَا بِه بِلْدَةً مَيْتًا كَذَلِكَ الْخُرُوج﴾ وَالنَّحْل بَاسِقات لَهَا طَلْعٌ نَصْيدٌ رِزْقًا للْعِبَادِ وَالْحَيْيِنَا بِه بِلْدَةً مَيْتًا كَذَلِكَ الْخُروج﴾ [ق: ٩- ١١]، فاستعمل (النخل) في آية [ق] ولم يستعمل (النخيل) كما في النحل.

ويتضم سبب ذلك من النظر في الآيتين:

1- فقد أسند إنزال الماء في [ق] إلى ضمير المتكلم بصيغة الجمع للتعظيم (ونزلنا) في حين أسنده إلى ضمير الغانب كما أسلفنا، والإسناد إلى المتكلم يقتضى زيادة التفضل والاحسان.

٢- قال في النحل (أنزل) وقال في [ق] (نزلنا) بالتضعيف للدلالة على الكثير
 فالماء في [ق] أكثر.

"- قال في النحل: ﴿هو الذي أنزل من السماء ماء وقال في (ق): ﴿وَنَرَلْنَا مِن السماء ماء مباركاً ﴾، فوصف الماء في [ق] بأنه مبارك ولم يصفه بذلك في النحل، والمبارك هو الكثير الزائد فإن البركة هي النماء والزيادة (١)، فما في النحل يصدق على الإنزال القليل والكثير بخلاف في [ق].

٤- جعل الماء في النحل للشراب والشجر والزرع في حين خصه في [ق] بالإنبات، فجعل الماء الكثير للزرع خاصة، وهذا يقتضي زيادة المنتوجات الزراعية في [ق] على ما في النحل ومن هذه المنتوجات النخل، وهذا نظير ما ذكرناه في النحل وعبس.

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب (برك) ٢١/٥٧، القاموس المحيط (البركة) ٢٩٣/٣.

### بلاغة الكلمة في التعبير القرآني ----

٥- لقد قسم الماء فى النحل على ثلاثة أشياء: الشراب وما يأكله الإنسان وما يأكله الحيوان، فقال: (الكم منه شراب ومنه شجر فيه تسيمون)، أى ترعون ماشيتكم، وقال: (إينبت لكم به الزرع) وهو عام يأكله الإنسان والحيوان، فى حين جعل الماء الكثير فى [ق] لما يأكله الإنسان، فقال: ((زقاً للعباد)).

وهذا يقتضى زيادة المنتوجات من هذا النوع من الزرع، فكان ما فى [ق] اكثر، فلما ضاعف فى التنزيل وأسنده إلى نفسه وبارك فى الماء وخصه بإنبات ما يأكله الإنسان زاد فى الانتاج فى [ق] فقال: ﴿والنخل باسقات﴾ بصيغة اسم الجنس الجمعى.

ولما يقل مثل ذلك في النحل، قال: ﴿والنخيال والأعناب ﴾ فذكر النخل في مواطن التكثير.

فدل ذلك على أن النخل أعم وأشمل من النخيل، ثم أنظر كيف أنه لما كان المقام في سورة [ق] مقام ذكر الزينة والجمال، فقال: ﴿ أَفَلَمْ يَنظُرُوا إِلَى السَمَاء فَوقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَاهَا وَمَا لَهَا مِن قُرُوجٍ وَالْأَرْضَ مَدَدُنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِ بِيجٍ ﴾ [ق: ٢، ٧]، فذكر زينة المساء وبهجة الزرع في الأرض ذكره جمال النخل، فقال: ﴿ والنخل باسقات ﴾ وهو صورة جميلة من صورة النخل، ثم وصف ثمرها بقوله: ﴿ لها طلع نضيد ﴾ وهي صورة جمالية أخرى فناسب بين الصورة والمقام.

ولا نريد أن نطيل في هذا الأمر، وإلا فالكلام فيه يطول.

# الحركة غير الإعرابية

وردت في القراءة المشهورة كلمات محركة بغير الحركة المألوفة المشهورة وذلك نحو قوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللَّهَ ﴾ [الفتح: ١٠]، وقوله: ﴿وَمَا أَنْسَاتِيهُ إِلَّا الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُ ﴾ [الكهف: ٦٣]، بضم الهاء من (عليه) و (أنساتيه) مع أن المشهور في نحو هذا كسر الهاء، قال تعالى: ﴿وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ ﴾ [الشعراء: ١٩]، وقال: ﴿وَقَالَتُ لَأَخْتِه قُصِيّه ﴾ [القصيص: ١١].

ويحسن ان نشير هذا إلى أن ضم الهاء في نحو هذا لغة الحجاز، وأما غيرهم فيكسرها، جاء في (شرح الرضى على الكفاية): "وحركة هاء المذكر ضمة إلا أن قبلها ياء أو كسرة، فإن كان قبلها أحدهما فأهل الحجاز يبقون ضمتها ويقولون (بهو) و غيرهم يكسرونها"(۱).

والقرأن نزل في هذا بلغة سائر العرب.

وهنا يعرض سؤال، وهو لماذا ورد في هذين الموطنين الضم دون الكسر؟ وينبغي لنا قبل أن نجيب عن السؤال أن نشير إلى حقيقة لغوية معلومة اتفق عليها علماء اللغة قديما وحديثًا، وهي أن الضمة أقوى الحركات وأثقلها ثم تليها الكسرة ثم تليها الفتحة وهي أخف الحركات(٢).

وقد يسبق إلى الوهم أن الكسرة أثقل من الضمة لما سمعوه وتعلموه من قواعد كتابة المهمزة أن الكسرة أقوى الحركات بالنسبة إلى رسم المهمزة ثم الضمة ثم الفتحة.

<sup>(</sup>١) شرح الرضى على الكافية ١١/٢، وانظر الهمع ١/٨٥-٥٩.

<sup>(</sup>٢) انظر التصريح ٩/١٥.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_

فنقول: إن هذا أمر إملائى لا علاقة له بالنطق ولا علاقة له بالحقيقة اللغوية الثابتة.

إن النطق بالضمة يحتاج إلى جهد عضلى أكثر من الكسرة والفتحة، وذلك لأنها لا تنطق إلا بانضمام الشفتين وارتفاعهما ولا تحتاج الكسرة ولا الفتحة إلى ذلك(1) كما هو ظاهر ومعلوم.

وهذه الحقيقة تفسر كثيراً من الظواهر اللغوية في الأبنية والتأليف<sup>(۱)</sup>. ونعود إلى مسألتنا لنرى سر التعبير في نحو ما مر.

١- قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أُوفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيعُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا﴾ [الفتح: ١٠]، فقال: (عليه) فجآء بالضمة التي هي أثقل الحركات للدلالة على تقل هذا العهد وعظمه، وذلك من جملة أنواع منها:

أ- أنه قال: ﴿إِن الذين يبايعونك﴾ وهذه البيعة كانت يوم الحديبية وكانت بيعة على الموت في نصرة الرسول(٣) ونصرة دينه، والبيعة على الموت أشد وأثقل أنواع البيعات وأقواها.

ب- وقال: ﴿إِنَّمَا يَبِايعُونَ اللَّهِ ﴾ وهذا تعظيم لهذه البيعة التي يكون فيها الله هو
 الطرف المبايع.

ج- وقال: ﴿ يَدُ الله فُوق أَيديهم ﴾ وهذا توكيد لما قبله وتوثيق لأمر هذه البيعة العظيمة.

<sup>(</sup>١) انظر التصريح ٨/١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر في سبيل المثال: المحتسب لابن جنى ١٨/١-١٩، معانى الأبنية في العربية ١٠٠-

<sup>(</sup>٣) انظر روح المعاني ٢١/٢٦.

#### ١٠٤ ---- بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

د- حذر من نكث هذه البيعة ونقض هذا العهد، وقال: إن ضررنكثه يعود على الناكث نفسه.

هـ وذكر أن من أوفى بهذا العهد سيؤتيه الله أجراً عظيماً، فهو كما ترى عهد عظيم ثقيل، فناسب أن يأتى بأثقل الحركات وهى الضمة مجانسة لثقل هذا العهد.

ثم إن الضمة ينطق معها لفظ الجلالة بتفخيم اللام بخلاف الكسرة، فإنها ينطق معها لفظ الجلالة بترقيق اللام، فجاء بالضم ليتفخم النطق بلفظ الجلالة إشارة إلى تفخيم العهد فناسب بين تفخيم الصوت وتفخيم العهد، وهو تناظر جميل.

جاء في (روح المعانى) في هذه الآية: "وقرأ الجمهور (عليه) بكسر الهاء كما هو شائع وضمها حفص...

وحسن الضم في الآية التوصل به إلى تفخيم لفظ الجلالة الملائم لتفخيم أمر العهد المشعر به الكلام، وأيضاً إبقاء ما كان على ما كان ملائم للوفاء بالعهد وإبقائه وعدم نقضه"(١).

٢- قال تعالى: ﴿وَمَا أَنسَاتِيهُ إِلَّا الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُـرَهُ ﴾ [الكهف: ٦٣]، بضم هاء (أنسانيه)، والمشهور في نحو هذا الكسر، كما ذكرنا.

وهذا في الحوت الذي تزوده سيدنا موسى وفتاه وهما يبحثان عن الرجل الصالح.

فقد أمر الله موسى أن يتزود حوتا مالحا، فحيث يفقده فهناك يجد الرجل، وهذا الحوت على ما جاء فى صحيح مسلم حوت مملح (7)، وقيل: هو حوت مشوى، وفى رواية أنه كان يصيبان منه حاجتهما إلى الطعام (7).

<sup>(</sup>١) روح المعانى ٢٦/٧٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ١٠٥/٧.

<sup>(</sup>٣) انظر روح المعانى ٥٢/٤ ٣١، فتح القدير ٢٨٧/٣.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ١٠٥

والظاهر من سياق الآيات أنه كان مشويا بدليل قوله تعالى على لسان موسى عليه السلام مخاطبا فتاه: ﴿آتِنَا عُدَاعِنا لَقَدْ نَقِينا مِن سَقَرِنا هَذَا نَصَبًا﴾ [الكهف: ٦٣] فهذا يدل على أن الحوت كان جاهزاً لأن يؤكل.

غير ان هذا الحوت المملح المشوى المأكول منه سرت فيه الحياة واتخذ سبيله في البحر والفتى ينظر إليه، وكان عند جريه ينعقد فوقه الماء فيكون كالنفق والحوت يجرى في داخله، وإليك قول الله فيه:

جاء فى (روح المعانى) فى قوله: ﴿فاتخذ سبيله فى البحر سربا﴾ أى: المسلكا كالسرب وهو النفق، فقد صح من حديث الشيخين والترمذى والنسائى وغيرهم أن الله تعالى أمسك عن الحوت جرية الماء فصار عليه مثل الطاق، والمراد به البناء المقوس كالقنطرة (()) وهذا المشهد من أعجب العجب، وفيه أمران كل منهما يدعو إلى عجب أكبر من صاحبه.

الأمر الأول: أن يحيا حوت مشوى مأكول منه.

والثاني: أن يجرى في البحر فينعقد فوقه الماء كأنه الطاق، حيث جرى فيكون له كالنفق.

جاء في (فتح القدير): "(قال أرأيت إذ أوينا إلى الصحرة) أي قال فتى موسى لموسى، ومعنى الاستفهام تعجيب لموسى مما وقع له من النسيان هناك مع

<sup>(</sup>١) روح المعانى ١٥/١٥ ٣.

#### 

كون ذلك الأمر مما لا ينسى، لأنه قد شاهد أمراً عظيماً من قدرة الله الباهرة... والتقدير أرأيت ما دهانى أو نابنى فى ذلك الوقت والمكان... (واتخذ سبيله فى البحر عجبا) وموضع التعجب أن يحيا حوت قد مات وأكل شقه، ثم يثب إلى البحر ويبقى أثر جريته فى الماء لا يمحو أثرها ماء البحر"(١).

وهذا المشهد لا ينسى على مر الأزمان، فكيف ينسى بعد لحظات فإن هذا من أقوى مواطن النسيان وأغربها وأعجبها فعدل في التعبير من الكسر إلى أقوى الحركات وهي الضمة للإشارة إلى ندرة مثل هذا النسيان وقوته، فناسب بين قوة النسيان وقوة التعبير، وندرة مثل هذا النسيان وندرة مثل هذا التعبير، جاء في (روح المعاني): "وضم حرف الهاء في (أنسانيه) وهو قليل في مثل هذا التركيب قلة النسيان في مثل هذه الواقعة ... وفي إيثار أن والفعل على المصدر نوع مبالغة لا تخفى"(٢).

١- قوة الحركة وهي الضمة مناسبة لقوة النسيان.

٢- ندرة هذه الحركة في مثل هذا الموطن مناسبة لندرة النسيان في مثل هذا الموطن، والله أعلم.

"- قال تعالى: ﴿وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ لاَ يَضُرُكُمْ كَيْدُهُمْ شَدِينًا》 [آل عمران: ١٢٠]، بضم راء (يضركم) اتباعاً لضمة الضاد والمشهور في نحو هذا فتح الراء أو فك الإدغام والجزم، كقوله تعالى: ﴿مَن يَرْتُدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ》 [المائدة: ٤٥]، وقوله: ﴿وَمَن يَرْتُدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ》 [البقرة: ٢١٧].

جاء فى (البحر المحيط): "وقرأ الكوفيون وابن عامر (لا يضركم) بضم الضاد والراء المشددة من ضر يضر ... وقرأ عاصم فيما روى أبو زيد عن المفضل

<sup>(</sup>١) فتح القدير ٢٨٨/٣.

<sup>(</sup>۲) روح المعانى ١٥/١٥.

بلاغة الكلمة في التعيير القرآني \_\_\_\_\_\_\_\_ ١٠٧

عنه بضم الضاد وفتح الراء المشددة، وهي أحسن من قراءة ضم الراء، نحو لم يرد زيد، والفتح هو الكثير المستعمل"(١).

وقوله: إن فتح الراء أحسن من قراءة ضم الراء فيه نظر، نعم إنه أشهر وأكثر ولكن ليس أحسن وكيف تكون أحسن وهي ليست قراءة متواترة، فهي ليست من القراءات السبع ولا العشر بخلاف هذه القراءة، فإنه قرأ بها أربعة من القراء السبعة، وهم عاصم وحمزة بن حبيب الزيات والكسائي وابن عامر إضافة إلى أبي جعفر من العشرة (٢).

أنه ليس لأحد أن يفضل قراءة غير متواترة على متواترة، بل ليس له أن يفضل قراءة متواترة على أخرى متواترة، نعم إن له أن يختار لا أن يفضل، فإن القراءات المتواترة كلها ثابتة عن رسول الله شي ثبوتا قطعياً لا تردد فيه.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أن لقراءة الضم وجها حسنا في اداء المعنى في هذا الموضوع، ذلك ان الضمة أثقل من الفتحة كما ذكرنا.

والقراءة بالفتح في هذا الموضع تشير إلى أنه ليس ثمة شيء من الضرر يصيبهم، وأما القراءة بالضم فكذلك، إلا أن فيها إشارة إلى ثقل الحالة التي هم فيها، وأنه وإن لم يضرهم الكيد إلا انهم قد ينالهم الأذي، كما قال تعالى: ﴿ لَن يَضُرُّ وَكُمْ إِلا الله وَإِن لم يضر هم الكيد إلا انهم قد ينالهم الأذي، كما قال تعالى: ﴿ وَإِن تصبروا وتتقوا ﴾، أي تصبروا على أذاهم ومضايقتهم على طاعة الله وتتقوا المحرمات وأسباب الوهن ومنافذ أعداء الله مما يدل على أن ثمة أذى قد يصيبهم، جاء في (روح المعاتي): "إن تصبروا على

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٣/٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر النظر ٢/٢ ٢٤.

١٠٨ - التعبير القرآني

أذاهم أو على طاعة الله تعالى ومضض الجهاد في سبيله (وتتقوا) ما حرم عليكم لا يضر كم كيدهم أو مكر هم"(١).

وجاء في (البحر المحيط) في هذه الآية: "قال ابن عباس وإن تصبروا على أذاهم وتتقوا الله ولا تقنطوا ولا تسأموا أذاهم وإن تكرر"(٢).

فالقراءة بالفتح تشير إلى أن ليس ثمة شيء من ذلك يصيبهم وإلى تهوين أمر هم.

أما القراءة بالضم فتشير إلى أن هذه الحالة أثقل وأشق من الأولى، فهى تحتاج إلى مراقبة وصبر وتقوى، وإنهم مع ذلك قد ينالهم الأذى والمكاره، فالقراءة بالفتح تخفف الأمر وتهونه وذلك لخفة الفتحة، والقراءة بالضم تشدده وفيها إشارة وتوجيه إلى ضرورة الحزم والصبر ليستعدوا لما قد ينالهم من الأذى وإن كان اخبر أن الكيد لا يضرهم.

فكان للضمة وجه حسن، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) روح المعاشى ٤/٠٤-١٤.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٢٣/٣.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_\_\_ ١٠٩

### تعاور المفردات

قد تتعاور المغردات في التعبير القرآني فتستعمل مفردة في موطن وتستعمل غيرها في موطن أخر شبيه به، بل في القصة الواحدة قد تستعمل مفردة في موضع وتستعمل غيرها في موضع أخر مع أن القصة واحدة والموقف واحد وذلك نحو قوله تعالى: ﴿فَاتَفَجَرَتُ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا﴾ [البقرة: ٢٠] في سورة البقرة في سورة الأعراف: ﴿فَاتَبِحِسَت منه اثنتا عشرة عينا والانفجار بالماء أغرز من الأعراف بين المفردتين مع أن القصة واحدة والموضوع واحد.

وكقوله تعالى: ﴿قَالَ آيتُكُ أَلَا تَكُلُم النَّاسِ ثُلَاثُ لِيالِ سَوِيا﴾ في سورة مريم، قال: ﴿وَآيتُكَ أَلَا تَكُلُم النَّاسِ ثُلاثُهُ أَيام إلا رمزا﴾ في آل عمران، فمرة قال: ﴿شَلَاثُ لِيالُهُ ومرة قال: ﴿شُلَاثُهُ أَيَام ﴾ إن القصة واحدة، وهي قصة سيدنا زكريا عليه السلام والليالي غير الأيام.

وكقوله تعالى: ﴿وَرَفَعْنَا فَوَقَكُمُ الطُّورَ》 [البقرة: ٦٣] في البقرة، وقوله: ﴿وَرَفَعْنَا فَوَلَهُ الطُّورِ ﴾ [البقرة: ٦٣] في النقاء أورفعنا فوقهم الطور ﴾ في النساء، في حين قال في الأعراف: ﴿وَإِذَ نَتَقَلَا الجبل فوقهم ﴾، فاستعمل (الطور) في البقرة والنساء غير أنه استعمل لفظ (الجبل) في الأعراف والقصة واحدة، ونحو ذلك كثير في القرآن الكريم، وقد ضربنا أمثلة لذلك في كتاب (التعبير القرآني).

إن الذى نريد ان نوضحه هنا أن ذلك ليس تناقضاً ولا اختلافاً، بل إن ما ذكره فى الموضعين حق حتى لو اختلف معنى المفردتين، ذلك أن المذكور قد يكون عاماً فى موطن وخاصاً فى موطن آخر، وقد تكون له حالتان فيذكر حالة فى موطن ويذكر حالى أخرى فى موطن آخر، وقد يكون الأمر عاماً فيذكر جزءاً منه فى

<sup>(</sup>١) انظر: معترك الأقران ١/٨٥-٨٨، دُرة التنزيل ١٤-٢٠، البرهان للكرماني ٨٨-٩٨.

موطن ويذكر الجزء الآخر في الموطن الآخر و هكذا، وكل ذلك بحسب ما يقتضيه السياق والمقام، كما سنبين ذلك.

٣- قال في سورة البقرة: ﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ مِن رِزْقِ اللَّهِ [البقرة: ٦٠] فجمع لهم بين الأكل والشرب، ولم يرد في الأعراف ذكر الشرب فناسب ذلك أن يبالغ بذكر الانفجار بالماء في البقرة.

3- إن الله أسند القول إلى نفسه في سورة البقرة، فقال: ﴿وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُوا هَا اللهُ اللهُ

وإسناد القول إلى نفسه يكون في مقام التكريم والتشريف بخلاف البناء للمجهول('')، فناسب في مقام التكريم ذكر الانفجار بالماء دون الانبجاس.

٥- إن القصة في اليقرة وردت في مقام تعداد النعم على بنبي إسرائيل وفي مقام تكريمهم ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعُمْتِيَ النِّي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِي فَضَلَّتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ [البقرة: ٤٧].

فى حين أن المقام فى سورة الأعراف مقام تقريع وتأنيب على ما فعلوه وارتكبوه من مآثم، فناسب فى مقام تعداد النعم والتكريم ذكر حالة الانفجار دون الحالة الأخرى، والله أعلم.

فذكر في كل مقام ما يقتضيه من التعبير وكلاهما حق لا مرية فيه، ومن ذلك استعمال الطور والجبل مع ان القصة واحدة.

قال تعالى في البقرة: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَافَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوَقَكُمُ الطُّورَ خُدُواْ مَا آتَيْنَاكُم بِقُوَّة وَاذْكُرُواْ مَا فيه لَطَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ٣٣].

<sup>(</sup>١) انظر التعبير القرآئي ٢٧٨ وما بعدها.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_\_ ١١

وقال في النساء: ﴿ وَرَفَعْنَا فَوْقَهُمُ الطُّورَ بِمِيثَاقِهِمْ وَقُلْنَا لَهُمُ النَّخُلُوا الْبَابَ سُجَدًا وَقُلْنَا لَهُمُ لاَ تَعْدُوا في السَّبْت وَأَخَذْنَا منْهُم مِيثَاقًا غَلِيظًا ﴾ [النساء: ١٥٤].

فى حين قال فى الأعراف: ﴿ وَإِذْ نَتَقْتُ الْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَتَهُ ظُلَّةٌ وَظَنَّوا أَنَّهُ وَالْمَدُوا وَالْمَا وَالْمَا فَيه لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧١].

وقال في القيامة: ﴿وَإِذَا الْجِبَالُ سُيِّرَتُ ﴾ [التكوير: ٣]، وقال: ﴿وَإِلَى الْجِبَالُ سُيِّرَتُ ﴾ [التكوير: ٣]، وقال: ﴿وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتُ ﴾ [الغاشية: ١٩]، ففيها من الدلالة على العظم ما ليس في اسم الطور (٢). ولذلك استعمل (نتقتا) مع (الجبل) ولم يستعمل (رفعنا) لما في النتق من التهديد الشديد والتخويف "فإن النتق أشد وأقوى من الرفع، ذلك أن معنى النتق هو

<sup>(</sup>١) لسان العرب (جبل) ١٠٢/١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر كتابنا (الجملة العربية تأليفها وأقسامها) بحث التقديم والتأخير.

١١٢ ----بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

الجذب والزعزعة والاقتلاع، ومعناه أيضا هو أن يقلع الشيء فيرفعه من مكانه ليرمى به هذا هو الأصل(١)، في حين ان الرفع ضد الوضع.

فأنت ترى أن فى نتق الجبل من الغرابة والقوة والإخافة والتهديد ما ليس فى رفع الطور، فأن يزعزع الجبل ويقلع من مكانه ويرفع يرمى به كأن هناك قاذفا يقذف به عليهم أمر مرعب ومخيف وفيه من القوة والشدة ما ليس فى رفعه... ألا ترى لو أن شخصا رفع حجارة من الأرض وتهيأ لضرب شخص ما، ألم يكن ذلك أكثر تهديداً وإخافة من مجرد رفع الحجارة من الأرض"().

فاستعمل (الجبل) بدل (الطور) و (نتقنا) بدل (رفعنا) لأن المقام يقتضى ذلك، فإنه أفاض في ذكر صفات بني إسرائيل الذميمة ومعاصيهم في الأعراف ما لم يفضه في سورتى البقرة والنشاء فاقتضى أن يكون كل تعبير في مكانه.

ومن ذلك في سبيل المثال قوله تعالى في البقرة: ﴿فَاتفَجَرَتُ مِنْهُ اثْنَتَا عَثْرَةً عَيْنًا﴾ [البقرة: ٢٠]، وقوله في الأعراف: ﴿فَاتبَجَسَتُ مِنْهُ اثْنَتَا عَثْسَرَةً عَيْنًا﴾ [الأعراف: ٢٠]، فقد تقول: إذا كان الانفجار أكثر وأغرز من الانبجاس، فلم قال مرة (انفجرت) وقال مرة أخرى (انبجست) وما حقيقة الأمرهل انفجرت العيون بالماء أم انبجست؟

والجواب أن كلا الأمرين حصل فقد انفجرت أولا بالماء الكثير - كما قيل - ثم قل الماء بمعاصيهم فأخذ ينبجس فذكر حالة الانفجار في موطن وحالة الانبجاس في موطن آخر، كما ذكرنا في (التعبير القرآنسي)(٦)، فالأمران واقعان وكلاهما

<sup>(</sup>١) لسان العرب (نتق).

<sup>(</sup>٢) انظر كتابنا (الجملة العربية تأليفها وأقسامها) بحث التقديم والتأخير.

<sup>(</sup>٣) انظر التعبير القرآني ٢٨٦.

حقيقة، غير أنه ذكر حالة كل منهما تبعاً لما يقتضيه السياق ولو غير بينهما فاستعمل الانفجار مكان الانبجاس لكان خلاف الأولى وخلاف ما يقتضيه السياق والمقام.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ قَالَ آيَتُكَ أَلَّا تُكلِّمُ النَّاسَ ثَلَاثُ لَيَالِ سَويًّا ﴾ [مريم: ١٠].

فقد ذكر في سورة مريم أنه لا يكلم الناس ثلاث ليال، وذكر في آل عمران أنه لا يكلم الناس ثلاثة أيام، والأيام غير الليالي، فإن اليوم من طلوع الشمس إلى غروبها والليل، ما يقابل النهار، فما حقيقة الأمر أو لا يكلمهم ثلاثة أيام أم ثلاث ليال؟

والجواب أن كلا الأمرين حقيقة، فهو لا يتمكن من أن يكلم الناس ثلاثة أيام بليالهن، فمرة ذكر الأيام، ومرة ذكر الليالي، وكل ذلك صحيح ولا تناقض، غير أنه ذكر الليالي في موطن والأيام في موطن لسبب اقتضاه المقام، كما سنبين ذلك.

ومثل ذلك ما استعمله في الطور والجبل، فإن الطور جبل غير أن اختيار كل لفظة كان لسبب اقتضاه المقام، وهكذا كل ما ورد بلفظتين مختلفين في القصة الواحدة أو الموقف الواحد فإن كل ذلك حقيقة ليس ثمة تناقص أو اختلاف بين الأمرين إلا أن اختيار لفظ على آخر في كل موطن له سببه.

هذا قول نقوله على سبيل الإجمال.

وإليك مزيداً من الإيضاح والتفصيل.

قال تعالى: ﴿ وَإِذِ اسْتَسْفَى مُوسِنَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِب بِعَصَاكَ الْحَجَرَةِ فَانْفَجَرَتُ مِنْهُ اثْنَتَا عَتُسْرَةَ عَيْناً قَدْ عَلَمَ كُلُّ أَنَاسَ مَشْرَبَهُمْ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ مِن رَزْقِ اللّهِ وَلاَ تَعْثُواْ فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [البقرة: ٢٠].

وقال: ﴿ وَالَ عَدْبُ اللَّهُ مُوسَى إِذِ اسْتَسْفَاهُ قَوْمُهُ أَنِ اضْرِب بِعُصَاكَ الْحَجَرَ فَالْبَجَسَتُ مِنْهُ النَّنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا قَدْ عَلَم كُلُّ أَتَاسٍ مَشْرَبَهُمْ وَظَلَّلْنَا عَلَيْهِمُ الْغَمَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْهِمُ الْمُونَ وَأَلْرَلْنَا عَلَيْهِمُ الْمُونَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْهِمُ الْمُونَ وَالسَلُوق كُلُواْ مِن طَيِّبَاتٍ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظُلَمُونَ وَلَا عَلَيهِمُ الْمُونَ وَلَا عَلَيهِمُ الْمُونَ اللَّهُونَ وَالسَلُّون وَالسَّلُون وَالْمَونَ اللَّهُ وَالْمَونَ اللَّهُ وَالْمَونَ اللَّهُ وَالْمَونَ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُمُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُمُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللّلَقُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَالُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّالَةُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا طُلُولُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

#### ١١٤ ---- بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

فقال في البقرة: (فانفجرت) وقال في الأعراف: (فانبجست) كما ذكرنا، وقد ذكرنا في (التعبير القرآني) هذه القصة وما ورد منها في سورتي البقرة والأعراف، وذكرنا أوجه الاختلاف بينهما وتعليل ذلك وأشرنا إلى أسباب التعبير بالانفجار والانبجاس وغير ذلك من مواطن الاختلاف(۱).

ولا نريد أن نعيد ما ذكرناه هناك، غير أنا نقول على سبيل الاختصار والإيجاز انه عبر بالانفجار في سورة البقرة والانبجاس في سورة الأعراف لجملة أسباب منها والله أعلم.

ا- أن موسى هو الذي استسقى في سورة البقرة: ﴿ وَإِذِ استَسَعْفَى مُوسَى لِقُومِهِ ﴾ [البقرة: ٢٠]، فناسب إجابته بانفجار الماء، في حين ذكر في سورة الأعراف أن قومه هم الذين استسقوا موسى: ﴿ وأوحينا إلى موسى إذ استسقاه قومه ﴾ والحالة الأولى أكمل فناسب إجابته بانفجار الماء دون الثانية.

١- قال في سورة البقرة: ﴿ فَقُلْنَا اصْرِب بِعَصَاكَ الْحَجَر ﴾ [البقرة: ٦٠] أي أن الله قال ذلك لموسى قولاً في حين ذكر في الأعراف أن الله أوحى إلى موسى بذلك وحيا، ﴿ وأوحينا إلى موسى إذ استسقاه قومه أن اضرب بعصاك الحجر ﴾ والحالة الأولى أكمل وأتم، فإن القول الصريح من الله أكمل وأقوى من الوحى فناسب ذلك ذكر الانفجار في البقرة والانبجاس في الأعراف.

ومن ذلك قوله تعالى فى زكريا عليه السلام فى سورة آل عمران: ﴿فَالَ آيَتُكَ أَلاَّ تُكَلَّمُ النَّاسَ ثَلاَثَةَ أَيًّامٍ إِلاَّ رَمْزًا﴾ [آل عمران: ١٤]، وقوله فى سورة مريم: ﴿قَالَ رَبِّ اجْعَل لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلًا تُكَلَّمُ النَّاسَ ثُلَاثَ لَيَالِ سَويًّا﴾ [مريم: ١٠].

<sup>(</sup>١) انظر التعبير القرآني ٢٧٦-٢٨٧.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_ ١١٥

فقال في آل عمران: ﴿ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ ﴾ وقال في مريم: ﴿ثُلَاثَ لَيَسَالُ ﴾، واليوم هو يقابل الليل، قال تعالى: ﴿سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَبِعَ لَيَالٍ وَثَمَاتِيَةَ أَيَّامٍ حُسُومًا ﴾ [الحاقة: ٧]، "ومقداره من طلوع الشمس إلى غروبها...

وقد يراد باليوم الوقت مطلقاً ومنه الحديث: «تلك أيام الهرج» أى وقته الأدا، ودل من ذكر الليالى في مريم والأيام في آل عمران أن زكريا عليه السلام لا يتمكن من أن يتكلم الناس ثلاثة أيام وليالهن (٢) من دون علة أو مرض في حين أنه يستطيع أن يذكر الله ويسبحه في نفسه، فذكر الليالى في آية مريم وذكر الأيام في آل عمران.

وقد تقول: وما سبب هذا التخصيص؟

والجواب: أن ذلك يتضم من سياق الآيات في كل من الموضعين.

قال تعالى في سورة آل عمران: ﴿ هُنَالِكَ دَعَا زِكَرِيّا رَبّهُ قَالَ رَبّ هَبْ لِي مِن لَدُنْكَ ذُرِيّاً وَبَهُ قَالَمَ بُصِلِّي فِي الْمحْسرابِ لَدُنْكَ ذُرِيّاً فَائِمٌ بُصلِّي فِي الْمحْسرابِ لَدُنْكَ ذُرِيّاً فَيَسَرِّكَ بِيَحْيَى مُصدَقًا بِكَلْمَة مِّنَ اللّهِ وَسَيدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًا مَسنَ أَنَّ اللّهَ يُبَشَرُكَ بِيَحْيَى مُصدَقًا بِكَلْمَة مِّنَ اللّهِ وَسَيدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًا مَسنَ الصَّالِحِينَ قَالَ رَبِّ أَتَّى يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَقَدْ بِلَغَنِي الْكَبَرُ وَامْرَأَتِي عَاقِرٌ قَالَ كَذَلِكَ اللّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاء قَالَ رَبِّ اجْعَل لِي آيةً قَالَ آيتُكَ أَلاً تُكلِّمُ النَّاسَ ثَلاَتَه أَيَّامٍ إِلاّ لِللّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاء قَالَ رَبِّ اجْعَل لِي آيةً قَالَ آيتُكَ أَلاً تُكلِّمُ النَّاسَ ثَلاَتَه أَيَّامٍ إِلاَّ وَادْكُر رَبِّكَ كَثيراً وَسَبَحْ بِالْعَثْمِي وَالإِبْكَارِ ﴾ [آل عمران: ٣٨- ٤].

وقال فى سورة مريم: ﴿ ذَكْرُ رَحْمَةَ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِيّا إِذْ نَادَى رَبَّهُ نَدَاء خَفَيًا قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظَمُ مِنِّي وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُسن بِدُعَائِكَ رَبّ شَسَقيًا وَإِنّي خَفْتُ الْمَوَالِيَ مِن وَرَائِي وَكَانَتِ امْرُأْتِي عَاقِرًا فَهَبْ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا يَرِئُني وَيَرْثُ مِنْ آلِ يَعَقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبً رَضيًا يَا زَكَرِيًا إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلَامِ اسْمُهُ يَحْيَى لَسَمْ وَيَرِثُ مِن قَبْلُ سَمَيًّا قَالَ رَبً أَنَّى يَكُونُ لِي خَلَامٌ وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ نَجْعَلَ لَهُ مِن قَبْلُ سَمَيًّا قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي خَلَامٌ وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ

<sup>(</sup>١) لسان العرب (يوم) ١١/١٣٦-١٣٨، تاج العروس (يوم) ١١٥/٩.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ٢/٥٧٢.

مِنَ الْكِبَرِ عِتيًّا قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَيَّ هَيِّنٌ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شُسِيئًا قَالَ رَبِّكَ هُو عَلَيَ هَيِّنٌ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شُسِيئًا قَالَ رَبَّ فَكَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ قَالَ رَبَّ فَكَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَأُوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَبِّحُوا بُكْرَةً وَعَشَيًّا﴾ [آل عمران: ٢-١١].

ولو نظرنا في هذه الآيات لوجدنا أن المقابلة لم تختص بهذا الموطن، وإنما هي ظاهرة في مواطن أخرى من النصيين وكأنهما لوحتان فنيتان متقابلتان وإليك طرفا من هذا التقابل:

١- قال تعالى في أل عمران: ﴿ شَلَاتُهُ أَيَّامِ ﴾ وقال في مريم: ﴿ ثُلَاثُ لَيَالِ ﴾.

٢- قدم مانع الذرية من جهة نفسه في آل عمران وهو الكبر على المانع من جهة زوجه وهو العقر، فقال: ﴿وقد بلغنى الكبر وامرأتى عاقر﴾ في حين قدم المانع من جهة زوجه في مريم فقال: ﴿وكَانَت امْرأتى عَاقرًا وَقَدْ بِلَغْتُ مِنَ الْكبر عتيًا﴾.

"- ذكر في آل عمران أن الكبر أدركه وبلغه، فقال: ﴿وقد بلغنس الكبر الكبر أداركه وبلغه، فقال: ﴿وقد بلغنس الكبر الكبر فاعل وضمير المتكلم مفعول به، في حين ذكر في مريم أنه هو الذي بلغ الكبر، فهو فاعل، فقال: ﴿وَقَدْ بِلَغْتُ مِنَ الْكِبْرِ عِتِيًّا ﴾، ومعنى (بلغني الكبر) أثر في الكبر فأضعفني وأسند البلوغ إلى الكبر توسعاً في الكلام، كأن الكبر طالب له(١) يجرى خلفه حتى أدركه وبلغه.

٤- ذكر في آل عمران أن امرأته عاقر وذكر في مريم أن امرأته كانت عاقراً بزيادة لفظ (كان).

٥- قدم العشى على الإبكار في آل عمران: ﴿وسبح بالعشى والإبكار﴾ وقدم البكرة على العشى في مريم، فقال: ﴿أَن سبحوا بكرة وعشياً﴾.

" - عرفهما بأل في آل عمران: ﴿بِالْعَشَى والإبكار﴾، وذكر هما في مريم، فقال: ﴿بِكُرة وعشيا﴾.

<sup>(</sup>١) انظر الكشاف ٢/١ ٣، البحر المحيط ٢/٠٥٤، روح المعانى ١٤٩/٣.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_\_ ١١٧

٧- طلب في آل عمران من زكريا الذكر والتسبيح، فقال: ﴿والْكر ربك كثيراً وسبح بالعشى والأبكار﴾، وفي مريم طلب زكريا من قومه أن يسبحوا ولم يذكر أنه طلب منه ذاك.

و هذاك مقابلات أخرى.

فكأن المشهدين متقابلان تقابل الليل والنهار، ثم إن اختيار الليل في مريم يقتضيه سياق القصة وجوها، وكذلك اختيار اليوم في آل عمران، فقوله تعالى: ﴿إِنْ نَادَى رَبِّهُ نَدَاءَ خَفِياً ﴾ حسن ذكر فيه من ظلمة بخلاف النهار فإنه يفيد الظهور والإظهار.

ومما حسن ذلك أيضا ذكر شيخوخته وضعفه، وهما أشبه شيء بالليل وما فيه من سبات وسكون وقلة حركة، وإذا كان لنا أن نقابل بين حال الإنسان والزمان فإن الشباب والعافية أشبه شيء بالنهار وما فيه من حركة، وإن الشيخوخة والضعف أشبه شيء بالليل وما فيه من سكون.

فذكر شيخوخته ووهن عظمه مع الليل، فقال: ﴿ رب إنى وهن العظم منسى واشتعل الرأس شيباً.... وقد بلغت من الكبر عتيا أى مبلغ النحول والضعف، ومعنى (العتى) المبالغة في الكبر ويبس العود (١) ولم يذكر مع الأيام إلا قوله: ﴿ وقد بلغنى الكبر ﴾ فما ذكره في مريم أنسب مع ذكر الليل.

ثم إنه أشار في مريم إلى طلبه وريثا يرثه بعد موته ويرث من آل يعقوب، فقال: ﴿وَإِنَّى خَفْتِ الموالى من ورائى أى بعد موتى، والموت ليل طويل وسبات ممتد، وفي الأكثر (النوم أخو الموت) وفي التنزيل: ﴿وَهُوَ اللَّذِي يَتَوَفَّاكُم بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهَارِ ﴾ [الأنعام: ٢٠] وهذا أقرب إلى الليل وذكره وألصق به من ذكر النهار، ولم يذكر مثل ذلك في آل عمران حيث ذكر الأيام.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ١/٥٧١.

#### ١١٨ -----بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

وهناك أمر آخر يتجلى من هذين النصين وهو:

أن البشارة بيحيى في آل عمران أكمل وأعظم مما في مريم، ذلك أنه قال: ﴿ان الله يبشرك بيحيى مصدقاً بكلمة من الله وسيداً وحصوراً ونبياً من الصالحين ﴾ فوصفه بقوله: ﴿مصدقاً بكلمة من الله ﴾ أي مصدقاً بعيسى وسيدا، وحصوراً، وهو الحاصر نفسه عن الشهوات وعن المعاصى (١).

ونبيا، من الصالحين، أى "ناشئا من الصالحين لأنه كان من أصلاب الأنبياء أو كاننا من جملة الصالحين، كقوله: ﴿والله في الآخرة لمن الصالحين﴾ (٢) في حين لم يقل في سورة مريم إلا: ﴿إِنَّا نَبِشُرِكَ بِغُلَامِ اسمه يحيى لم نجعل له من قبل سميا).

ولعظم البشارة وكمالها اقتضى ذلك عظم الشكر وكماله:

1- فقال فى آية آل عمران: ﴿آيتك ألا تكلم الناس ثلاثة أيام﴾ وقال فى مريم: ﴿آيتك ألا تكلم الناس ثلاثة أيام﴾ وقال فى مريم: ﴿آيتك ألا تكلم الناس ثلاث ليال﴾ واليوم أبين من الليل فى ظهور هذه الآية، ذلك أن الليل يمضى كثير منه فى النوم، فزكريا عليه السلام لابد أن ينام فيه والناس أيضا ينامون، فالتسبيح والعبادة فى الليل أقل مما فى النهار.. ومخاطبة الناس ومخالطتهم فيه أقل، فالآية فى اليوم أطول وأظهر.

۲- أنه في آل عمران طلب من زكريا عليه السلام أن يذكر به ﴿وادكر ربك ﴿ وادكر به ﴿ وادكر به ﴿ وادكر أنه طلب ربك ﴾، في حين طلب زكريا من قومه في سورة مريم أن يسبحوا ولم يذكر أنه طلب منه التسبيح، وتسبيحه هو أدل على شكره.

٣- أنه طلب منه أن يذكر ربه كثيرا في آل عمران ﴿وادْكر ربك كثيراً ﴾ وهذا شكر مناسب لعظم البشارة.

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط ٢/٨٤، وأنظر تفسير البيضاوى ٧٣.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ٢/٢٣.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_ ١١٩

٤- أنه طلب منه الجمع بين الذكر الكثير والتسبيح ﴿وادكر ربك كثيراً وسبح﴾، وهذا مناسب لعظم البشارة.

الما قدم في آل عمران المانع من جهة نفسه ناسب أمره هو بالذكر والتسبيح وأن يقوم به هو، ولما قدم في مريم المانع من جهة غيره (وهو الروح)
 ناسب ذكره غيره بالتسبيح وهم قومه.

وهناك سبب دعا إلى تقديم المانع من جهة نفسه في آل عمران وتقديم المانع من جهة زوجه في مريم ذلك أنه قال في آل عمران (وامرأتي عاقر) وقال في مريم (وكانت امرأتي عاقراً) والعقر قد يحصل عن الكبر والهرم أو عن عارض، وقد يكون ذلك طبيعة، جاء في (فتح القدير) في قوله: (وكانت امرأتي عاقراً) "العاقر هي التي لا تلد لكبر سنها والتي لا تلد أيضاً لغير كبر وهي المرادة هنا"(١).

وفى (الصباح المنير): "عقرت المرأة... انقطع حملها فهى عاقر"(١). وفى (لسان العرب): "بيضة العُقر... قبل هى آخر بيضة تبيضها [أى الدجاجة] إذا هرمت... ويقال كان ذلك بيضة العُقر معناه كان ذلك مرة واحدة لا ثانية لها"(١).

فقوله: ﴿وامرأتى عاقراً﴾ يفيد أن هذا شأنها حال الإخبار عنها، وربما لم تكن كذلك قبلاً

وأما قوله: ﴿وكاتت امرأتي عاقراً﴾ فيفيد أن هذا وصفها منذ شبابها، فالعقر وصف مستحكم فيها وليس عارضاً، فتكون الولادة في مثل هذا أبعد وأعجب، جاء

<sup>(</sup>١) فتح القدير ١١١٣.

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير (عقر) ٢١.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (عقر) ٢/٢/٦-٢٧٣، وانظر (أساس البلاغة) عقر ٢٤٦.

ا ۱۲۰ بلاغة الكلمة في التعبير القرآني في (تقسير القرآني في التعبير القرآني في (تقسير القرآني عاقراً من أول عمر ها"(۱).

فقدم ما هو أبعد وأدعى إلى العجب في مريم بخلاف ما في آل عمران.

7- لما ذكر الليل في آية مريم (أثلاث ليال) ناسب ذلك تقديم البكرة على العشى، لأن البكرة أول النهار وهي من الفجر إلى طلوع الشمس (١)، أو إلى الضحى (١)، والعشى من بعد الزوال إلى غروب الشمس، أى من وقت صلاة الظهر إلى المغرب (١)، ولا شك أنه بعد الليل تأتى البكرة ثم العشى، فأراد أن لا يذهب من الوقت شيء في غير الطاعة والتسبيح، فقال: (بكرة وعشيا) ولو قال (عشيا وبكرة)، لكانت البكرة الأولى مضت من دون تسبيح فكان تقديم البكرة ههنا أتم وأولى.

ولما ذكر اليوم في آل عمران ﴿ثلاثة أيام﴾ كان تقديم العشى أولى، لأن بكرة ذلك اليوم قد مضت وبقى العشى، فلابد من ابتداره للتسبيح والذكر فيه، فلو قدم البكرة أيضا لذهب عشى اليوم الأول من دون تسبيح وذكر، فيه قد ذهب البكرة والعشى، فتقديم ما قدم هو الأولى والأدل على الشكر.

٧- أن البشارة في آل عمران حصلت وهو قائم يصلي في المحراب، في حين لم يذكر ذلك في مريم، بل علمنا من فحوى الكلام أن البشارة كانت وهو في المحراب بدليل قوله: ﴿فَحْرِج عَلَى قومه من المحراب ولا يقتضى كونه في

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم ١١٢/٣، وانظر فتح القدير ٣١١/٣.

<sup>(</sup>٢) انظر لسان العرب (غدا) ٢٥٢/١٩.

<sup>(</sup>٣) انظر روح المعانى ٢/٣ ما ، تفسير البيضاوى٧٣.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (عشا) ٢٨٩/١٩، روح المعاني ٢/٣ه١، تفسير البيضاوي ٧٣.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_ ٢١

المحراب أنه كان يصلى فيه، فذكر في آل عمران الحالة الأكمل التي كان عليها سيدنا زكريا وهو المناسب لعظم البشارة وكمالها.

٨- أن البكرة والعشى نكرتان فى مريم: ﴿أن سبحوا بكرة وعشيا﴾ معرفتان فى آل عمران: ﴿بالعشى والإبكار﴾ ويذكر المفسرون ان (أل) فى ﴿بالعشى والإبكار﴾ تفيد العموم، جاء فى (البحر المحيط): "والظاهر فى ﴿بالعشى والإبكار ﴾ أن الألف واللام فيهما للعموم ولا يراد عشى تلك الثلاثة الأيام ولا قت الإبكار فيها"(١). ونظير ذلك من الظروف كثير مما دخلت عليه (أل) فى الاستعمال القرآنى، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿فَاصِيْر ْ إِنَّ وَعُدَ اللَّه حَقِّ وَاسْتَغْفَر ْ لذَنبِكَ وَسَـبّح بِحَمْد رَبّكَ بِالْعَشِي وَالْإِشْدرَاقِ﴾ وَالْإِبْكَارِ ﴾ [غافر:٥٥]، وقوله: ﴿إِنَّا سَحَرٌنَا الْجَبَالَ مَعَهُ يُسَبّحُن بِالْعَشِي وَالْإِشْدرَاقِ﴾
آل يستأمُونَ ﴾ [فصلت:٣٨].

ونحوها كثير مما يدل على العموم والاستمرار.

وذلك يدل على تطاول مدة الذكر والتسبيح وهو مناسب لعظم البشارة، والله أعلم.

ومن اختلاف المغردة في الموطنين المتشابهين قوله تعالى: ﴿وَعَهِدُنَا إِلَى الْمِرْاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَن طَهَرَا بَيْتِي لِلطَّانِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَعِ السَّجُودِ﴾ [البقرة: ١٢٥]، وقوله: ﴿وَطَهَرْ بَيْتِي لِلطَّانِفِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالرُّكَعِ السَّجُودِ﴾ [المج: ٢٦] فقال في سورة البقرة (والعاكفين) وقال في سورة الحج (والقائمين)

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٢/٣٥٤، وانظر روح المعانى ٢/٢٥١.

والعاكفون هم أهل البلد الحرام المقيمون، وقيل هم المجاورون له من الغرباء وهم الذين عكفوا عنده، أى أقاموا لا يبرحون، وقيل هم المعتكفون فيه(١).

والقائمون هم المصلون، كما يقول المفسرون، فعلى هذا يكون القائمون هم الركع السجود، إلا أنه ذكر أهم أركان الصلاة وهي القيام والركوع والسجود، جاء في (البحر المحيط): "والقائمون هم المصلون ذكر من أركانها أعظمها وهو القيام والركوع والسجود"(٢).

وجاء فى (روح المعاتى): "ولعل التعبير عن الصلاة بأركانها من القيام والركوع والسجود للدلالة على أن كل واحد منها مستقل باقتضاء التطهير أو التبرنة على ما قيل"(").

والذى يظهر لى، والله أعلم، أن القيام لا يختص بالقيام في الصلاة، وإنما هو يشمل القيام بأمر الدين عموما والاستمساك به والمحافظة عليه.

فالقائمون هم المستمسكون بدين الله الثابتون عليه، كما قال تعالى: ﴿لَيْسُلُوا سَوَاء مِنْ أَهُلِ الْكِتَابِ أُمَّةٌ قَائِمَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ اللّهِ آنَاء اللّيل وَهُمْ يَسَلَجُدُونَ ﴾ [آل عمر ان: ١١٣].

جاء في (لسان العرب): "معنى القيام العزم... ومنه قوله تعالى: ﴿وَأَنَّهُ لَمَا قَامُ عَبِدُ اللَّهُ يَدْعُوهُ ﴾ أي لما عزم، وقوله: ﴿إِذْ قَامُوا فَقَالُوا رَبِنَا رَبِ السَّمَاوات

<sup>(</sup>۱) انظر البصر المحيط ۲۸۲۱، الكشاف ۲۳۷۱، روح المعانى ۲۸۱/۱، تفسير ابن كثير ١/١٠، فتح القدير ۱۲۱/۱.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٢/٤ ٣٦، وانظر فتح القدير ٣/٤٣٤.

<sup>(</sup>٣) روح المعاتى ١٤٣/١٧.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

والأرض) أى عزموا فقالوا... والقائم بالدين المستمسك به الثابت عليه... وعليه قوله تعالى: (من أهل الكتاب أمة قائمة) أى مواظبة على الدين ثابتة (١).

"وكذلك فلان قائم بكذا إذا كان حافظاً له متمسكاً به"(٢)، أما سبب ذكر (العاكفين) في سورة البقرة، و (القائمين) في سورة الحج، فذلك أمر يقتضيه السياق.

إن معنى (العكوف) الإقامة ولزوم المكان، جاء في (لسان العرب): "عكف

على الشيء: أقبل عليه مواظباً لا يصرف وجهه عنه، وقيل أقام، ومنه قوله تعالى: 

«يعكفون على أصنام لهم» أى يقيمون، ومنه قوله تعالى: 

«ظلت عليه عاكفاً» أى مقيماً... ويعكف عكفاً وعكوفاً لزم المكان، والعكوف الإقامة في المسجد قال الله تعالى: 

«وأنتم عاكفون في المساجد»، قال المفسرون وغيرهم من أهل اللغة: عاكفون: مقيمون في المساجد لا يخرجون منها إلا لحاجة الإنسان يصلى فيه ويقرأ القرآن، ويقال لمن لازم المسجد وأقام على العبادة فيه عاكف ومعتكف"(۱).

وقد ذكرنا أن العاكفين هم أهل البلد الحرام المقيمون، وقيل: هم المجاورون له من الغرباء، وقد جاءت الآية في سياق ذكر أهل البلد الحرام وسكانه، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَ لَذَا بَلَدًا آمِنًا وَارْزُقُ أَهْلَهُ مِنَ الثَّمَرَاتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُم بِاللّه وَالْيَوْم الآخر ﴾ [البقرة: ٢٢].

وذكر ذرية إبراهيم وإسماعيل، فقال: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن فَرَيَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمَن فَرَيَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَةً لَّكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُب عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ رَبِّنَا وَابْعَث فُريَّتَنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَّكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُب عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ رَبِّنَا وَابْعَتْ

<sup>(</sup>١) لسان العرب (قوم) ٥١/٩٩٨-٣٠٤.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (قوم) ١٠/١٥.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (عكف) ١٦١/١١.

وسكان البلد الحرام هم من ذرية إبراهيم وإسماعيل، ومن هؤلاء السكان المقيمين في البلد الحرام بعث النبي الأمين الذي دعا به إبراهيم وإسماعيل فناسب ذلك ذكر العاكفين وهم أهل البلد الحرام المقيمون أو المجاورون وعموم مَنْ لزم المسجد الحرام.

أما فى آية الحج، فقد ذكر (القائمين) ولم يذكر العاكفين، ذلك أنه قال قبل هذه الآية: ﴿وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ الَّذِي جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاء الْعَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِ ﴾ [الحج: ٢٥]، فجعل العاكف فيه وغيره سواء فليس من المناسب أن يفرد العاكفين، فقال: (والقائمين) والقائمون قد يكونون من العاكفين وغيرهم.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أنه ذكر بعدها فريضة الحج والحجاج الذين يأتونه من كل فج عميق ولم يذكر أهل البلد الحرام وسكانه، فقال: ﴿وَأَذَن فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُونَ مِن كُلُ فَجِّ عَمِيقِ لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُ مُ بِالْحَجِّ يَأْتُونَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتَيِنَ مِن كُلُّ فَجِّ عَمِيقِ لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُ مُ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللّه فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَات عَلَى مَا رَزَقَهُم مِّن بَهِيمَة الْأَنْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا وَالْمُعمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ ثُمَّ لْيَقْضُوا تَقَتَهُم وَلْيُوفُوا نُدُورَهُمْ وَلْيَطَوقُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾ وأطعموا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ ثُمَّ لْيَقْضُوا تَقَتَهُمْ وَلْيُوفُوا نُدُورَهُمْ وَلْيَطَوقُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾ [الحج: ٢٧-٢٩].

ومن هؤلاء المذكورين من سيعود إلى أهليهم بعد قضاء فريضة الحج، فلا يناسب ذلك ذكر العكوف والإقامة وإنما يناسبه القيام، والقيام من معانيه القيام بأمر الدين والاستمساك به، كما ذكرنا ومن ذلك القيام بالصلاة وبمناسك الحج وغيرها من الطاعات فناسب ذلك ذكر العاكفين في البقرة والقائمين في سورة الحج، والله أعلم.

## المراجع

- أساس البلاغة لجار الله الزمخشرى مطابع الشعب، ١٩٦٠.
- أنوار التنزيل القاضى البيضاوي المطبعة العثمانية، ١٣٠٥هـ.
- البحر المحيط لأبي حيان، ط۱ سنة ١٣٢٨هـ مطبعة السعادة بمصر.
- البرهان في علوم القرآن لبدر الدين الزركشي، تحقيق محمد أبي الفضل ابراهيم، ط١٣٧٦/١هـ ١٩٥٧م، دار إحياء الكتب العربية.
- البرهان في متشابه القرآن لما فيه من الحجة والبيان محمد بن حمزة الكرماني، رسالة ماجستير مقدمة إلى كلية أصول الدين في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، حققها ناصر بن سليمان العمر، طبع بالآلة الكاتبة.
- بصائر ذوى التمييز في لطائف الكتاب العزيز لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، تحقيق الأستاذ محمد على النجار، القاهرة، ١٣٨٣هـ.
- تاج العروس شرح القاموس لمحمد مرتضى الزبيدى، منشورات مكتبة الحياة، بيروت تصوير الطبعة الأولى بالمطبعة الخيرية بمصر، سنة ١٣٠٦هـ
- التعبير القرآني، د فاضل صالح السامر اني، مطابع جامعة الموصل، ١٩٨٩ م.
- تفسير القرآن العظيم لابن كثير، طبع بدار إحياء الكتب العربية، عيسى البابى الحلبي وشركاه.
  - الجملة العربية تأليفها وأقسامها، د. فاضل صالح السامرائي، مخطوط.
- الخصائص لابن جنى، تحقيق محمد على النجار، مطبعة دار الكتب المصرية.

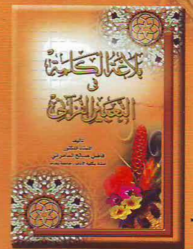
- درة التنزيل وقرة التأويل للخطيب الإسكافى، منشورات دار الأفاق الجديدة، بيروت، ط-١٣٩٣/١هـ ١٩٧٣م.
- روح المعانى فى تفسير القرآن العظيم لشهاب الدين السيد محمود الألوسى، إدارة الطباعة المنيرة، دار إحياء التراث العربى.
- شرح التصريح على التوضيح لخالد بن عبد الله الأز هرى، دار إحياء الكتب العربية.
- شرح الشافية لرضى الدين الاستربادى، تحقيق: محمد محيى الدين وجماعة،
   مطبعة حجازى، القاهرة.
- شرح الكافية لرضى الدين الاستربادى، مطبعة الشركة الصحافية العثمانية،
  - شرح المفصل لابن يعيش، طبع ونشر إدارة الطباعة المنيرية.
  - . صحيح مسلم، مكتبة ومطبعة محمد على صبيح وأولاده مصر,
- فتح القدير لمحمد بن على الشوكاني ط١، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، سنة ١٣٤٩هـ.
- القاموس المحيط لمجد الدين الفيروز أبادى، ط٥، شركة فن الطباعة، مصر.
- الكشاف عن حقائق التنزيل لجار الله الزمخشرى، مطبعة مصطفى البابى الحلبي وأولاده بمصر، سنة ١٣٦٧هـ ١٩٤٨م.
  - لسان العرب لابن منظور مصور على طبعة بولاق.
  - لمسات فنية في نصوص التنزيل، د فاضل صالح السامر اني، مخطوطة.
- المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها لابن جني، تحقيق: على النجدى ناصف والدكتور عبد الفتاح إسماعيل شلبي القاهرة، ١٣٨٩هـ ١٩٦٩م.
  - · المصباح المنير للفيومي، المكتبة العلمية، بيروت.

### بلاغة الكلمة في التعبير القرآتي \_\_\_\_\_\_\_\_ ١٢٧

- معانى الأبنية فى العربية، د. فاضل صالح السامرائى، ط١، دار الرسالة، بيروت، ١٤٠١هـ - ١٩٨١م.
- معانى القرآن لأبى زكريا يحيى بن زياد الفراء، مطبعة دار الكتب المصرية للتأليف والترجمة، ١٣٧٤هـ - ١٩٥٥م.
- معانى النحو، د فاضل صالح السامراني، مطابع دار الحكمة للطبع والنشر، الموصل، ط١
- معترك الأقران في إعجاز القرآن، لجلال الدين السيوطي، تحقيق: محمد على البجاوي، دار الثقافة العربية للطباعة.
  - المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهائي، طهران.
- ملاك التاويل، لأبى جعفر أحمد بن الزبير الغرناطى، تحقيق: الدكتور محمود كامل أحمد، دار النهضة العربية للطباعة والنشر - بيروت، ١٤٠٥ه - -
  - النشر في القراءات العشر، لابن الجزري، مطبعة مصطفى محمد بمصر.
    - همع الهوامع للسيوطي، ط١، سنة ١٣٢٧هـ، مطبعة السعادة بمصر.

# المحتوى

| ٩   | الموضوع                  | الصفحة |
|-----|--------------------------|--------|
| ٠.  | المقدمة.                 | ٣      |
| ٠,٢ | الذكر والحذف.            | ٩      |
| ٠٣  | الإبدال.                 | ٣٦     |
| ٤,  | فعل وأفعل بمعنى.         | oV.    |
| .0  | المبنى للمجهول.          | 77     |
| ٠.٦ | الموصيف.                 | ٨٠     |
| ٠,٧ | الإفراد والتثنية والجمع. | ٨٨     |
| ۸.  | الحركة غير الإعرابية.    | 1.1    |
| ٠,٩ | تعاور المفردات.          | 1 . 9  |
| .1. | المراجع.                 | 170    |
| .11 | المحتوى.                 | 171    |





هذا الكتاب ...

يبحث في المفردة في القرآن الكريم ، والمقصود ب(المفردة) هو الكلمة الواحدة . كما هو معلوم . .

إن موضوع المفردة في القرآن موضوع واسع

متشعب الأطراف متعدد المناحي ، غير اني آثرت أن أبحث باختصار أمورا أراها ذات اهمية خاصة فيما أحسب وإن كان التعبير القرآني كله مهما .

وهذه الأهمية تعود إلى أكثر من سبب:

منها أن قسما مما بحثته في هذا الكتاب لم أجد العنيين بدراسة بلاغة القرآن ، والعنيين بدراسة المتشابه قد أشاروا إليه فيما وقع بين يدي من المصادر ، وإن كان لا يبعد أن يكون مطروقا في الأسفار التي لم يسعفنا الحظ في الوصول إليها ومــــا اكتــرها !

وذلك نحو كثير من احوال الذكر والحذف في المضردة نحو (تَنزُل) و (تتنزُل) و (تتنزُل) و (تتنزُل) و (تتنزُل) و (توفاهم) و (تبغى) وغيرها وذلك كقوله تعالى: (تَنزُلُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِهُمْ) وقوله: (تتنَـــزُلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ الْا تَخَرَفُوا وَلا تَحْزَنُوا)، وقوله: (إِنَّ الذِينَ تَوَفُلهُمُ الْمَلَائِكَةُ ظَالِمِي انْفُسِهِمْ) وقوله: (الذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلَائِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِمْ) وقــوله: (ذَلِكَ مَا كُنَا نَبغِ) وقوله: (قَالُوا يَالْبَانَا مَا نَبغي).